La spiritualita cristiana I: la vita come viaggio (2018 2019)
Viaggio per ritrovare se stessi: Habitare secum - quarta unita

Viaggio per ritrovare se stessi: habitare secum

1. Habitare secum: un viaggio verso I’interiorita.

Una definizione. La categoria Habitare secum, intesa come abitare se stessi, rientrare in sé
stessi, € stata interpretata e vissuta secondo modelli storici differenti (forme di vita cristiana), e
rappresentata attraverso immagini capaci di dire/raccontare quel processo dello spirito (spirituale)
nel quale I’uomo si educa alla confidenza con se stesso e con Dio e lo rende capace di abitare nella
carita la realta.

Nella storia della spiritualita questa formula ¢ stata indicata con altre espressioni: secum vivere,
redire ad cor, redire ad se e, come evidenzia lo storico Giorgio Cracco, questa categoria si ritrova
in due autori: Persio, poeta stoico di origine etrusca, che mori a 28 anni nella Roma pagana di
Nerone; e in Gregorio Magno, come poi vedremo.

E un percorso ... Non si tratta di una categoria statica, ma dinamica che fa riferimento al
simbolismo del cammino come appartenente all’identita profonda dell’uomo (Homo viator). Per
rendere ragione della categoria dell’habitare secum dobbiamo fare riferimento non solo alla
condizione in cui si trova 'uvomo al termine del percorso (luogo dell’interioritd), ma altresi alla
dinamica che ne determina le condizioni e la risposta dell’uomo. Una categoria, quella dell’
habitare secum, che nell’esperienza spirituale dei santi assume la forma di un itinerario, di un
cammino, esplicitato in tappe, gradi e secondo una distensione temporale.

Nella Scrittura I’abitare con se stessi (rientrare in se stessi) nella sua accezione di itinerario
richiama alla coscienza credente I’esperienza del popolo di Israele: esodo, via, strada, cammino,
uscita. Isaia: «Va, popolo mio, entra nelle tue stanze e chiudi la porta dietro di te» (Is 26,18). Anche
nel Nuovo Testamento I’esperienza del discepolato € narrata dagli evangelisti come dinamica di chi,
chiamato dal Maestro, si mette in viaggio, alla sequela, di chi prende il largo per andare: un
pellegrino, non vagabondo, che percorre le vie del Maestro.

... verso D’interiorita. Come evidenziato dal titolo stesso /’habitare secum € un percorso verso
'interiorita intesa come lo spazio, la nostra dimensione interiore; psichica e spirituale, nella quale
risiedono gli aspetti pit intimi e privati del nostro essere. E uno spazio di riflessione e di silenzio
personale, uno “spazio interiore” dove tutte le voci possono risuonare, dove ciascuno si trova a
dover decidere, dove fare i conti con le proprie affezioni, dove dare un nome alla moltitudine dei
pensieri e dei sentimenti che si agitano nel cuore dell’uomo.

La vita interiore ¢ prima di tutto un fenomeno antropologico, che caratterizza 1’uomo in quanto
tale, necessaria all’'uomo per umanizzarsi e per corrispondere alla propria vocazione profonda. E
quella vita che inizia con il movimento elementare (psichico) di presa di distanza da sé che consiste
nel porsi la domanda: “Chi sono?”. In occidente questa domanda ha trovato la sua formulazione piu
pregnante nel famoso precetto “conosci te stesso”, ... assunto dal cristianesimo e reinterpretato in
senso cristiano: in Origene e nei Padri Cappadoci, in Agostino, in Bernardo, in Guglielmo di Saint-
Thierry, in Caterina da Siena e poi in tutti i testimoni della spiritualita del deserto. I termini usati per
descrivere I’interiorita dal punto di vista antropologico e psicologico sono: anima, psiche, cuore.



La spiritualita cristiana I: la vita come viaggio (2018 2019)
Viaggio per ritrovare se stessi: Habitare secum - quarta unita

L’interiorita, per questo motivo, esige occhi profondi e capacita d’ascolto e di meditazione, per
scorgere il senso della realta oltre le apparenze, e capacita di silenzio per penetrare in noi stessi,
attraversare impressioni, sensibilita, risonanze e giungere al mistero di Dio e di noi stessi.

Nell’esperienza spirituale cristiana 1’interiorita a cui conduce il rientrare in se Stessi & percepirsi
creature di Dio, figli di Dio, generati da un Padre dal quale tutto riceviamo e al quale tutto siamo
chiamati a restituire. Per M.I . Rupnik «Alla sorgente di ogni uomo c¢’¢ una Vvisione, una vocazione,
una voce che chiama. La visione che Dio ha € il suo amore, di cui ci rende partecipi, che in qualche
modo esce da Lui e inabita il cuore dell’uomoy. Rientrare in se stessi, unificare nel cuore la propria
esistenza significa corrispondere a questa visione di Dio amore, portarla a compimento nella carita.
Per questo habitare secum ¢ un percorso verso l’interiorita in cui I’'uomo scopre in Dio la sua
dignita di creatura. Questa ¢ la fatica di tutta una vita.

R. Cantalamessa, nel testo Salita al Monte Sinali, scrive: «Nessuno conosce Dio al di fuori di sé,
se in qualche modo, per quanto imperfetto, non lo conosce anche dentro di sé. [...]. Il simile non &
conosciuto che dal suo simile e soltanto I’anima dell’'uomo reca, nell’universo materiale, una
somiglianza con Dio».

Del cammino dell’uomo verso I’interiorita possiamo individuare alcune costanti (tre temi):

- C’¢ un evento, un esperienza, una relazione con Dio (un TU), alla cui presenza 'uomo
si percepisce, che mette in moto questo cammino interiore; qualcosa accade e smobilizza
I’'uomo dalla sua condizione di immobilita, un movimento che lo rende partecipe della sua
vita. Per E. Bianchi «Il processo verso I’interiorita consiste nella risposta ad un appello:
I’appello che si fa sentire in noi, per esempio quando proviamo il bisogno di starcene da soli,
di deporre le armi di un linguaggio parlato che non incide sulla memoria dell’uomo, di un
fermare il tempo per non lasciarci travolgere dal quotidiano con i suoi ritmi esasperati e
chiassosi» (E. Bianchi, Le parole della spiritualita. Per un lessico della vita interiore).

-La conoscenza di sé. La vita interiore diventa risorsa disponibile solo se si usa
’avventura della conoscenza di sé, meglio, del conoscersi in Dio. E un tema che ritorna
spesso nella spiritualita cristiana: fra tutti il Commento al Cantico dei Cantici di Origene in
cui la conoscenza di sé é: «apprendere che la causa della tua bellezza deriva dall’essere stata
fatta ad immagine di Dio». Scrive Origene: «Mi sembra che 1’anima possa acquistare
conoscenza di sé in duplice modo: che cosa sia (sostanza teorica) e come agisca (I’agire in
relazione all’affetto), cio¢ che cosa abbia nella sostanza e che cosa nei sentimenti.

| percorsi di storia della spiritualita mettono in evidenza come la conoscenza di sé prende
awvio dalla domanda dell’uomo: “Chi sono i0?”. Tra i diversi autori cito la scrittrice
francese Margherite Yourcenar' che nel suo romanzo Memorie di Adriano scrive: «Come
chiunque altro, io non dispongo che di tre mezzi per valutare 1’esperienza umana: lo studio
di se stessi € il metodo piu difficile, il piu insidioso, ma anche il piu fecondo [...] Quanto
all’osservazione di me stesso, mi ci costringo, non foss’altro che per entrare a far parte di

! M. Yourcenar (Bruxelles 1903-1987), Scrittrice francese. Il libro descrive la storia di Publio Elio Traiano Adriano,
I'imperatore romano del 11 secolo, immedesimandosi nella figura di questo in un modo del tutto nuovo e originale:
infatti immagina che Adriano scriva una lunga lettera nella quale parla della sua vita pubblica e privata. L'imperatore si
trova cosi a riflettere sui trionfi militari conseguiti, sul proprio amore nei confronti della poesia, della musica e della
filosofia, sulla sua passione verso il giovanissimo amante Antino.

2



La spiritualita cristiana I: la vita come viaggio (2018 2019)
Viaggio per ritrovare se stessi: Habitare secum - quarta unita

questo individuo in compagnia del quale mi tocchera vivere fino all’ultimo giorno [...] Nel
profondo la mia conoscenza di me stesso € oscura, interiore, inespressa, segreta coma una
complicita».

- L’abitare (il dimorare — habitus — abitudini — la stabilitas). 1l viaggio dentro la propria
interioritd per dimorarvi esige attenzione e vigilanza interiore, quella capacita di
concentrazione, di silenzio e di ascolto che aiuta I’'uomo a ritrovare 1’essenziale grazie anche
alla solitudine (abitare, buone abitudini, habitus per stare con se stessi). Allora si diviene ad
habitare secum, ad abitare la propria vita interiore e si consente alla verita interiore di
dispiegarsi in noi: é allora che la conoscenza di noi stessi, conoscenza in Dio diviene anche
conoscenza dei nostri limiti, delle debolezze, delle negativita, delle lacune, .... «La
conoscenza della propria miseria, accompagnata dalla conoscenza di Dio, diviene esperienza
della grazia, della misericordia, dell’amore di Dio. Conoscenza in Dio: infatti la conoscenza
di sé senza la conoscenza di Dio ingenera la disperazione e la conoscenza di Dio senza la
conoscenza di sé produce la presunzione» (E. Bianchi).

M. Buber nel testo Cammino dell 'uomo scrive: «ll ritorno decisivo a se stessi & nella vita
dell’uomo 1’inizio del cammino, il sempre nuovo inizio del cammino umano. Ma e decisivo
solo se conduce al cammino: esiste infatti anche un ritorno a se stessi sterile, che porta solo
al tormento, alla disperazione e a ulteriori trappole».

Di questo percorso verso 1’interiorita si e fatto interprete Charles de Foucauld, uno dei testimoni

del XX secolo del percorso verso I’interiorita. In uno dei suoi commenti ai salmi fa sintesi di questo
luogo interiore della propria esistenza e lo esprime cosi: «Tu ed io! Chi sei tu e chi sono i0? Quanta
e la tua grandezza e quanta la mia piccolezza! Quanti i tuoi benefici e quanta la mia ingratitudine! —
E dopo questa duplice storia, intoniamo il canto di riconoscenza e di lode». Tu e io: ecco il senso
dell’abitare in se stessi!

2. Paradigmi storici con i quali si & configurato/declinato questo cammino interiore.

Per paradigmi si intendono i modelli con i quali ha preso forma questo percorso di interiorita
dell’abitare se stessi come esperienza spirituale credente. Citeremo alcuni autori della spiritualita
con le relative immagini.

a) Antonio (+356). L’immagine della caverna®. Mosso dalla Parola di Dio, si inoltra sempre

pit nel deserto in una rigorosa ascesi, con un progressivo entrare nella caverna (luogo
simbolico dell’anima e del corpo), nella lotta (agon) sfibrante contro il male, in un
prolungato martirio;

b) Il monachesimo dei padri. La cella interiore, intesa come situazione che favorisce
I’unita interiore del monaco. Nella vita monastica, sia anacoreta che cenobitica, il luogo in
cui il monaco si ritira in solitudine e in silenzio con Dio € la cella, un luogo fisico, un limite
concreto posto alla liberta del monaco. Ma la cella nella spiritualita dei padri non € solo un
luogo fisico, un limite fisico che ricorda la finitezza dell’uomo. La cella & espressione del
cammino dell’uomo che il monaco compie per rientrare in se stesso. Pertanto la cella non é

2 u

Caverna che ¢ nel corpo”: Teodorico di Chartres.



La spiritualita cristiana I: la vita come viaggio (2018 2019)
Viaggio per ritrovare se stessi: Habitare secum - quarta unita

solo lo spazio logistico, ma ¢ uno dei paradigmi piu realizzati dell’abitare soli con se stessi €
con Dio. E il luogo spirituale nel quale matura un’autentica conoscenza di sé, nel quale
risuona la memoria dei e nel quale I'uomo prende consapevolezza del suo destino ultimo
(dimensione escatologica della vita; cf. Il Pensiero alla buona morte di S. Alfonso Maria de
Liguori).

Il modello della cella e spazio interiore nella lotta spirituale contro le tentazioni; e la fuga
dal mondo intesa come fuga dalla mondanita; € il luogo del sapiente discernimento; e il
luogo dell’incontro intimo con la Parola e della vigilanza orante; ¢ lo spazio di
germogliazione di una liberta che &€ sempre piu solida in quanto maturata dal discernimento
ispirato; ¢ il rifiuto della presunzione del potere e dell’inganno dell’apparenza. La cella
custodisce un silenzio ricco di percezione nello Spirito nel quale poter udire I’unica Parola
che ha la forza di mettere ordine nella vita. E proprio il silenzio a servire I’ascolto e I’attivita
facendosi spazio di autentica accoglienza fraterna.

Per contro anche la cella pud essere pericolosa quando favorisce 1’ozio,
I’incomunicabilita, la vanita, la vita privata ed é evidente chiusura ai bisogni del prossimo.
Se per fuggire i nemici della vita spirituale occorre rifugiarsi, serrarsi e restare nella cella
materiale, é altrettanto importante occupare sapientemente il tempo e servirsi dei mezzi a
disposizione per non cadere nell’accidia, il male oscuro del non senso.

Dai Detti dei padri del deserto:

Esychia (tranquillita interiore), dice I’abate Rufo, & dimorare nella propria cella nel
timore e nella conoscenza di Dio, astenendosi completamente dal rancore e dalla vanagloria.
Tale esychia e madre d'ogni virtu e protegge il monaco dalle frecce infuocate del nemico.

L esicasta, nel senso di uno che rimane con attenta vigilanza nella sua cella, non e sempre
essere un solitario, ma puo essere anche un monaco vivente in comunita. L’esicasta €, allora,
uno che obbedisce all’ingiunzione di Abba Mosé: «Vai a sederti nella tua cella e la tua cella
ti insegnera tutto».

Egli tiene a mente il consiglio che Arsenio diede ad un monaco che desiderava fare opera
di servizio caritatevole: «Qualcuno domando ad Arsenio, “I miei pensieri mi tormentano
dicendomi: - Non puoi digiunare, né lavorare: almeno vai a visitare gli infermi, che questo &
pure una forma di amore”. L anziano, riconoscendo i germi seminati dal demonio, gli disse:
- “Vai, mangia, bevi e dormi senza fare alcun lavoro; solamente non lasciare la tua cella”».
Perché egli sapeva che la permanenza paziente in cella, porta il monaco al compimento della
sua vocazione.

Il monaco che rimane nella cella € come la corda d’uno strumento accordato. L’esychia
lo mantiene in uno stato di solerte prontezza, ma non di tensione ansiosa né di
sovraffaticamento; ma se egli ciondola fuori della cella la sua anima diviene grassa e
flaccida.

La principale attivita del monaco, quando rimane immobile e in silenzio nella sua cella, &
il continuo ricordo di Dio, accompagnato da un senso di compunzione e di cordoglio. «Siedi
nella tua cella», dice abba Ammonas a un vecchio che si propone d’adottare qualche
ostentata forma d’ascetismo, «mangia un poco ogni giorno ed abbi sempre nel tuo cuore le
parole del pubblicano. Allora potrai essere salvato».

4



La spiritualita cristiana I: la vita come viaggio (2018 2019)
Viaggio per ritrovare se stessi: Habitare secum - quarta unita

La clausura della cella monastica e il nome di Gesu sono esplicitamente connessi in una
frase di Giovanni di Gaza a proposito del suo confratello eremita Barsanufio: «La cella in
cui é rinchiuso vivo come in una tomba, per amore del nome di Gesu, ¢ il suo luogo di
riposo; nessun demone Vi entra, neppure il principe dei demoni, il Diavolo. E un santuario
perché contiene la dimora di Dio».

Per I’esicasta, dunque, la cella é casa di preghiera, santuario e luogo d'incontro tra uomo
e Dio. Tutto cio € espresso con particolare efficacia nel detto: «La cella del monaco ¢ la
fornace di Babilonia, in cui i tre fanciulli trovarono il Figlio di Dio; € la colonna di nubi da
cui Dio parlo a Mose». Questa nozione della cella come punto focale della Presenza divina,
si ritrova nelle parole d’un eremita copto contemporaneo, Abuna Matta el-Meskin. Quando
un visitatore gli chiese se avesse mai pensato di andare in pellegrinaggio ai luoghi santi, egli
rispose: «Gerusalemme, la santa, & qui, dentro e attorno queste caverne, perché che altro é la
mia caverna se non il luogo in cui nacque il mio Salvatore, Cristo; che altro e la mia caverna
se non il luogo in cui Cristo, mio Salvatore, fu condotto al riposo, che altro & la mia caverna
se non il luogo da cui Egli al massimo della gloria risorse dai morti? Gerusalemme € qui,
proprio qui, e tutte le ricchezze spirituali della citta santa si possono trovare in questa
radura.

Interpretato in termini di spiritualita della cella, la parola significa non solo una
condizione esteriore, fisica, ma anche uno stato dell’anima. Denota 1’attitudine d’uno che sta
nel suo cuore di fronte a Dio.

c) Basilio®. 1l cuore indiviso (monaco): prendersi cura della propria anima (regole seconde).
L’elemento centrale della spiritualita basiliana ¢ la memoria Dei, questo costante tener
presente Dio davanti a noi. Nasce da essa la stabilita dei pensieri, la non-distrazione, nella
continua “memoria Dei”, per definire la quale Basilio ha creato un neologismo:
ameteoriston, dal verbo greco meteoritzo, che significa, fra I’altro, inquietarsi! Non
inquietarsi! Non lasciarsi travolgere dalla continua dissipazione!

Il monaco € colui che costruisce e conserva il cuore indiviso in una separazione non
tanto fisica, quanto dal mondano, cioé dal vivere secondo le proprie voglie. Per Basilio
distrazione ¢ tutto cio che ¢ ostacolo all’unico fine della vita cristiana, il piacere a Dio,
termine per designare il fine della vita cristiana e il fondamento della via comune. Dalle
Regole brevi: «Se dunque per questo ci ha riunito Dio e vi € piena quiete dai tumulti di
fuori, non volgiamoci a nessun’altra occupazione, né concediamo di nuovo riposo al corpo,
ma trascorriamo cio che resta della notte (Is 21,12) nelle ricerca sollecita di cio che é
necessario, compiendo quanto il salmista dice: «Beato 1’uomo che si compiace della legge
del Signore, la sua legge medita giorno e notte» (Sal 1,2).

d) Agostino e la scoperta dell’interiorita. Torna al tuo cuore (Redi ad faciem cordis), via per
ritrovarsi. In unum se colligere (raccogliersi in uno). Per questo autore il cammino della
conoscenza di sé nel suo itinerario e nella sua esperienza, passa attraverso la scoperta

¥ Come insegna san Basilio magno, la vita cristiana & anzitutto apotage, ‘rinuncia’: al peccato, alla mondanita, agli idoli,
per aderire all’unico vero Dio e Signore, Gesu Cristo. Nel monachesimo tale rinuncia si fa radicale: rinuncia alla casa,
alla famiglia, alla professione; rinuncia poi dei beni terreni nella incessante ricerca di quelli eterni,

5



La spiritualita cristiana I: la vita come viaggio (2018 2019)
Viaggio per ritrovare se stessi: Habitare secum - quarta unita

dell’interiorita: «Torna con me alla faccia del cuore: essa tu devi preparare. Dentro ¢’ colui
al quale parla Dio. Le orecchie, gli occhi, tutte le altre membra visibili sono la dimora e lo
strumento di uno che vive nell’intimo. Interiore ¢ I’'uomo in cui Cristo abita per ora
mediante la fede; vi abitera con la presenza della sua divinita quando conosceremo il senso
della larghezza, lunghezza, altezza e profondita e conosceremo anche la carita di Cristo che
supera ogni conoscenza, affinché ci riempiamo di tutta la pienezza di Dio» (Serm. 53,14.15).
In Agostino un aspetto complementare dell’homo interior € il suo legame, se non adirittura
la sua identificazione con il cuore che, per il vescovo di Ippona, rappresenta il centro intimo
della persona, il punto di incontro di tutte le sue potenze, da cui si irradiano tutte le sue
attivita. Il termine cor indica per Agostino il luogo stesso dell’interiorita, dove 1’'uomo
incontra Dio, lo ama e ne gusta la presenza. «Torna al cuore e dal cuore va a Dio (Redi ac
cor, et inde ad Deum). Se infatti sarai tornato al tuo cuore, tu torni a Dio da un luogo che ti &
assai vicino. (...). Il rischio di farsi esule dal tuo intimo» (Serm. 311,14,13)",

L’imperativo Redi ad cor esprime proprio I’atteggiamento che fa passare il soggetto
dall’esterno verso il proprio mondo interiore, un passaggio finalizzato a un movimento di
superamento di sé verso Dio. Nel De vera religione si legge: «Non uscire fuori di te, ma
ritorna in te stesso: la verita abita nell’'uvomo interiore; e se troverai che la tua natura &
mutevole, trascendi anche te stesso», in un movimento di conversione e di trascendenza.
Pertanto lo scopo di questo ritorno in se stessi ¢ 1’accesso alla relazione con Dio.

e) Gregorio Magno: Habitare secum. Benedetto Calati nel suo testo Sapienza monastica
attribuisce proprio a Gregorio 1’elaborazione della categoria Habitare secum. Per
comprenderla bisogna risalire al tema della spiritualita gregoriana del ritorno al paradiso
(con riferimento all’esperienza dell’orazione estatica di San Benedetto).

Gregorio con questa formula dell’habitare secum (HS) individua tre momenti del cammino
di ritorno al paradiso:

1) uscire da tutto cio che e estraneo alla nostra condizione di figli di Dio;

2) rientrare in se stessi e rimanere con se stessi, iniziando il vero ritorno al paradiso;

3) I'uscita fuori di sé, non per cadere sotto di sé, ma per innalzarsi ad di sopra, spinti e

sollevati dalle ali della contemplazione e della carita perfetta.

Gregorio usa questa categoria dell’HS con riferimento alla preghiera, uno stato dell’anima
proteso alla preghiera o contemplazione.
Tre sono i testi interessanti per la nostra lezione. Nel capitolo Il dei Dialoghi in cui fa
riferimento al suo eroe Benedetto, Gregorio scrive: «Vorrei dunque dire che questo uomo,
sempre attento alla custodia di sé, sempre tenendosi in faccia Dio, sempre esaminandosi,
non permise che 1’occhio della mente divagasse fuori di sé». E questa preghiera € pura frutto
dell’HS e della contemplazione. Percio, prosegue Gregorio «ll venerabile Benedetto visse
nella solitudine di Subiaco dentro il chiostro della mente; infatti ogni qualvolta il fuoco della
contemplazione lo sollevo in altro, senza dubbio lascio s€ sotto di sé». Per cui “rientrare in
s€¢” significa percio prendere piena coscienza dell’amore del Padre (figliol prodigo) e
rimanere nel suo amplesso.
L’altro testo nel quale Gregorio usa I’espressione HS sono le Omelie su Ezechiele, in cui ci
presenta una descrizione dello stato di preghiera pura, non facendo piu riferimento

* Su questo punto si veda A. Montanari, La forma cristiana del solloquio, nel testo Conoscersi in Dio.
6



La spiritualita cristiana I: la vita come viaggio (2018 2019)
Viaggio per ritrovare se stessi: Habitare secum - quarta unita

all’esperienza di Benedetto. Gregorio sta commentando in senso spirituale il tempio dell’eta
messianica che Ezechiele vide in visione profetica. L’ingresso in questo tempio spirituale ¢
riservato a chi & capace di recollectio, raccoglimento da tutto quello che & estraneo
all’anima. Emerge il tema della purificazione dell’anima che vuole penetrare il mistero della
contemplazione e della rinuncia. Infatti Gregorio, parla della rinuncia di ogni immagine
corporea per raggiungere quell’unita con cui 1’anima ¢ uscita dalla mano creatrice di Dio:
«La nostra mente, se rimane sparpagliata nelle immagini corporee, giammai potra intendere
se stessa. Ogni pensiero che ¢ al di fuori di se stesso € un ostacolo». Anche qui il cammino
per la contemplazione é fatto di tappe, di passaggi. In sintesi la preghiera per Gregorio ¢ il
linguaggio della fede lungo il pellegrinaggio terreno fino al ritorno in patria; € un ritorno
spirituale sempre piu perfetto.

Infine, Gregorio nei suoi Commentari su Giobbe sintetizza il rientrare in se stessi con
I’espressione redire ad cor (di nuovo al cuore). Gregorio, vivendo nel pericolo di doversi
esporre continuamente agli altri, scrive: «Terminato questo lavoro, vedo bene dover
rientrare dentro di me». La mente corre il rischio di sporgersi troppo fuori di sé: usa
I’espressione “rientrare nella curia” o nel “silenzio” del proprio cuore, dove si stabilisce con
coraggio una specie di consultazione con tutti i propri pensieri, affetti o passioni
dell’anima®.

f) Francesco. La cella del cuore (caverna-grotta). Francesco® come uomo del desiderio,
homo dramaticus, il dramma del desiderio che mette in movimento il cuore dell’'uomo, ma
che diversamente dalla tragedia non vi e un deus ex machina che da la soluzione
dall’esterno. La grotta, la ricerca della solitudine per Francesco si inserisce nel dramma che
e fatto di parola e di silenzi, di luce e di notte, un dramma che si dispiega nel tempo. Le due
esperienze significative di Francesco: Greccio, in cui Francesco vuole vivere 1’esperienza
del dramma di un Dio che si fa uomo; La Verna, in cui Francesco riceve il dono delle
stigmate.

g) Caterina da Siena’. La cella del conoscimento proprio. L’immagine della cella viene
utilizzata anche da Santa Caterina da Siena. Per Caterina questo luogo spirituale, che poi &
spesso denominato cella del conoscimento di sé, & innanzitutto ed essenzialmente
un’operazione che si deve compiere su se stessi in una specie di autoanalisi, studio, ricerca,
esame di coscienza, introspezione alla ricerca del significato piu profondo di quello che si &
alla luce della storia della salvezza. Si vedra come questo cammino all’interno di se Stessi
non rappresenta in alcun modo una fuga dal mondo, nel senso di un’abdicazione alle proprie

® Una digressione sull’Habitare secum in Gregorio Magno si trova in un articolo di Giorgio Cracco del 1999, pubblicato
in Ricerche di storia sociale e religiosa dal titolo: «Habitare secum: luoghi dello spirito e luoghi della storia nel
medioevo europeo. Scrive Cracco: «Una resistenza cosi ostinata al peso della carica, una nostalgia cosi acuta per
I’habitare secum erano tutt’altro che uno sfogo privato o individuale: tante parte del mondo era in quel tempo in
disarmo o in fuga (...); per di piu Gregorio si trova alla prese con la catastrofe dell’invasione longobarda. Ecco il
dramma di Gregorio, la ragione della sua riluttanza ad occuparsi di un mondo in rovina: qui scrive, da quando sono
arrivati i longobardi “la fine del mondo ¢ gia venuta”. Lo si pud capire allora se non vede possibilita di combinare i
luoghi dello spirito con quelli della storia: quella storia gli sembrava incompatibile con lo spirito, diabolicamente
proteso a negare lo spirito; non restava che la fuga, il ritiro, [ ’habitare secum al cospetto di colui che tutto vede».
® Capisaldi della sua spiritualita: Poenitentium facere; Habere Spiritum Domini; la Kenosis del Verbo; la restituzione.
" Ossessionata dai bisogni di una Chiesa lacerata dal grande scisma, questa mistica insegna il discernimento, la
conoscenza di sé, I’amore di Dio inseparabile dal quello del prossimo. E una mistica e apostola: suo maestro interiore
non & un sistema di concetti, formule, parole, ma intuizioni e immagini personali.

7



La spiritualita cristiana I: la vita come viaggio (2018 2019)
Viaggio per ritrovare se stessi: Habitare secum - quarta unita

responsabilita o fuga egoistica dai drammi sociali, ma é invece la condizione sine qua non
per potersi presentare con un’identita ben definita nel confronto con il mondo. Non bisogna
mai dimenticare che la grande contemplativa Caterina é stata una — e forse 1’unica — donna
veramente attiva, a largo raggio e ai massimi livelli, compreso quello civile ed ecclesiale,
nel suo secolo.

h) Ignazio di Loyola®. Disporsi a contemplare: I’orazione metodica & il percorso
dell’interiorita, dell’entrare in se stessi che propone Ignazio. «Nelle visione dell’interiorita di
Ignazio non esiste ’ideale di una fuga nella pura dimensione contemplativa, ma una equa
distanza dalle affezioni mondane guardate in vista dell’identificazione dell’anima nella
liberta di Cristo» [...] il lavoro interiore dell’anima, cosi abilmente articolata dalla sapienza
spirituale di una indifferenza coltivata come metodo, puo sfociare negli atti di una pratica
apostolica (discernimento in vista di una scelta) a servizio del prossimo e per la gloria di
Dio. Questa facolta imitativa, conquistata grazie alla liberazione dalle cattive affezioni e
all’ingresso nello stato di indifferenza, consente al cristiano di potersi configurare a Cristo.»
(Giuliano Zanchi, in Chiamati a liberta).

i) Teresa d’Avila. Il castello interiore (Mansioni). Con questa opera Teresa propone un
itinerario, che risente della sua esperienza, verso il centro dell’anima dove Dio abita, verso
I’interiorita della persona, ma anche verso il prossimo. In quest’opera, Teresa traccia come
un modello essenziale della via della perfezione, partendo dal limite del peccato arrivando
fino al culmine del mistero trinitario e della trasformazione in Cristo. Le sette Mansioni
sono come sette tappe di questo cammino, sette giornate intense della via della santita
cristiana.

Per Teresa all’inizio del cammino spirituale c’¢ Dio che coinvolge i suoi figli amati nel suo
progetto d’amore e attende le libere risposte della persona, sempre piu intense e
impegnative. Subito Teresa aggiunge: «Possiamo considerare la nostra anima come un
castello fatto di un sol diamante o di un tersissimo cristallo, nel quale vi sono moltissime
Mansioni, come molte ve ne sono in cielo. Del resto, sorelle, se ci pensiamo bene, che cos’¢
I’anima del giusto se non un paradiso, dove il Signore dice di prendere le sue delizie?» (M
1,1,1)

Questa ¢ 'immagine fondamentale dell’opera di Teresa. Prima di tutto un’immagine che ci
offre uno sguardo positivo sull’'uomo: ¢ prezioso agli occhi di Dio, egli € il giardino dove
Dio vuole intrattenersi e passeggiare.

Inoltre, un’immagine non statica, ma con un suo dinamismo intrinseco: tutto converge,
infatti, verso il centro, dove si trova la “stanza” del Re, infatti continua: «Questo castello
risulta di molte stanze, alcune poste in alto, altre in basso e altre ai lati. Al centro, in mezzo a
tutte, vi é la stanza principale, quella dove si svolgono le cose di grande segretezza tra Dio e
I’anima» (M 1,1,3).

Il castello teresiano ha un punto focale, una forza gravitazionale che imprime movimento
alla costruzione immaginaria. Lo sguardo contemplativo della santa non si ferma se non
guando raggiunge quel luogo centrale. E invita anche chi legge a fissare lo sguardo al centro
dove c’¢ la stanza del Re: «Portate il vostro sguardo al centro, dove ¢ situato 1’appartamento
o0 il palazzo del Re» (M 1,2,8).

& Temi delle spiritualita ignaziana: indifferenza, major.



La spiritualita cristiana I: la vita come viaggio (2018 2019)
Viaggio per ritrovare se stessi: Habitare secum - quarta unita

In sintesi possiamo dire, con le parole di Giovanni Tani, I’interpretazione simbolica al
Castello interiore: Castello simbolo dello spazio interiore. L’anima in grazia ¢ come un
castello di diamante. 11 centro del castello ¢ il luogo che attira 1’attenzione e domina tutto lo
spazio interiore; vi si trova il sole splendente e la sorgente dell’acqua viva. La vi € la stanza
del re, un re che si rende vicino come un amico e amante come lo sposo. Verso il centro del
castello é indirizzato il desiderio della dama (anima). Mille insidie sono tese dal nemico che
vuole impedire la realizzazione di questo desiderio, ma la bellezza del centro & un invito
troppo forte per desistere dall’impresa.

Cosi interpreta I’immagine del Castello interiore Giovanni Zanchi (in: Chiamati a liberta):
«Per Teresa e per Giovanni della Croce i processi della vita interiore hanno la natura di un
vero e proprio dramma interiore, un’avventura intera all’anima in cui tutte le facolta sono
coinvolte, i cui fremiti e la cui vitalita prendono forma di una vera e propria quéte
romanzesca, quel principio dinamico dell’azione per la quale gli attori sono sempre alla
ricerca di qualcosa o di qualcuno». Immagini e personaggi che mettono in scena i temi della
vita cristiana, come il tema della liberta interiore.

j) Charles de Foucauld®. Stabilirsi nell’amore di Dio. Per questo autore del novecento
[’habitare secum, percorso verso ’interiorita che non ha assunto un unico paradigma: prima
la trappa, poi Nazareth e infine il deserto, assume il significato di stabilirsi nell’amore di
Dio, del dimorare, rimanere (da qui il recupero del tema della vita ordinaria). Il significato é
quello del “restare, trattenersi in un luogo”, restare “fermi di fronte alla avversita”, o anche il
tema “dell’aspettare qualcuno”, dove la caratteristica del permanere ¢ divina in contrasto con
la mutabilita e caducita delle realta terrene e umane. | testi che parlano di questo stabilirsi
nell’amore di Dio si ritrovano nei commenti ai Vangeli che lui ha scritto e in particolare nel
commento al Vangelo di Giovanni. Oltre che indicare la possibilita per il credente di
stabilirsi nell’amore di Dio e i mezzi per vivere in questa dimensione interiore (la Scrittura,
I’indifferenza agli onori, I’imitazione, ...) per Charles de Foucauld questa partecipazione
divina avviene in modo interiore ed esteriore.

k) Due ultimi autori: il viaggio. Etty Hillesum™® (1914-1943). «Quella parte di me, la piu
profonda e la piu ricca in cui io riposo, &€ cio che chiamo Dio». Emerge con forza il
paradigma del viaggio nel quale questa donna é riuscita a scoprire la presenza di Dio nella
sua esistenza: «D’un tratto avevo avuto la sensazione di non essere sola, ma in due: come se
fossi composta di due persone che si stringessero affettuosamente e che stessero bene cosi,
al caldo. Un forte contatto con me stessa e percio un buon caldo dentro, un senso di
autosufficienza». Ecco il senso dei rientrare in se stessi per questa testimone della fede:
«Dentro di me c'é una sorgente molto profonda. E in quella sorgente c'é Dio. A volte riesco
a raggiungerla, piu sovente essa € coperta di pietre e sabbia: allora Dio é sepolto. Allora
bisogna dissotterrarlo di nuovo». Cosi percepisce la sua anima:

«Mi sento piuttosto come un piccolo campo di battaglia su cui si combattono i problemi, o almeno

alcuni problemi del nostro tempo. L unica cosa che si puo fare é offrirsi umilmente come campo di
battaglia. Quei problemi devono trovare pure ospitalita da qualche parte, trovare un luogo in cui

® Qui si apre tutto il capitolo dei percorsi di spiritualitd novecenteschi attraverso il recupero di questo nuovo paradigma
dell’habitare secum (Ch. De Foucaul, R. Voillaume, p.s Magdeline, Carlo Caretto).
1%\/oleva essere il cuore pensante della baracca.

9



La spiritualita cristiana I: la vita come viaggio (2018 2019)
Viaggio per ritrovare se stessi: Habitare secum - quarta unita

possano combattere e placarsi, e noi, poveri piccoli uomini, noi dobbiamo aprir loro il nostro spazio
interiore, senza sfuggire [...] ». (Etty Hillesum, Diario, 14 giugno 1942).

Dag Hammarskjold (1905-1961)

Il viaggio piu lungo é il viaggio interiore. Chi ha scelto il suo destino, chi si & incamminato verso il
suo profondo, (esiste il profondo?) pur essendo ancora tra voi non & pil con voi, isolato nel vostro
sentimento come il condannato a morte o come chi venga anzitempo destinato dall’ imminente addio
alla solitudine finale, propria di ogni uomo.

Fra voi e lui vi € distanza vi € incertezza, circospezione. Vi vedra sempre piu distanti, sentira il
richiamo delle vostre voci sempre piu fioco» (1950)

«Tu azzardi il tuo si... e percepisci un senso. Tu ripeti il tuo si... e tutto prende senso. Quando tutto ha
un senso, come puoi vivere altro che un si?" Possiamo cosi capire come quegli anni siano anche una
stagione in cui questa "sottomissione" si fa balsamo per ogni ferita: "Si a Dio: si al destino e si a te
stesso. Quando questo & realta, | ‘anima puo essere ferita, ma ha la forza di guarire».

3. Le questioni teoriche aperte inerenti tale categoria della spiritualita oggi.

Brevemente indico alcune questioni che la categoria dell habitare secum apre rispetto al contesto
attuale. Essere consapevoli della prospettiva nella quale oggi ci colloquiamo, al fine di collocare
questo tema all’interno delle prospettive della spiritualita oggi.

Il rapporto tra interiorita ed esteriorita. Il rischio di intendere e vivere [’habitare secum
come una fuga non tanto dalla mondanita, ma dalla responsabilita verso la storia.

La crisi contemporanea dell’identita, in cui I’'uomo continua a rimanere ignoto a se stesso,
come scrive Bauman «L’identita oggi ¢ diventata la questione all’ordine del giorno,
argomento di scottante attualita nella mente e sulla bocca di tutti» (Intervista sull’identita del
2003). P. Sequeri parla di “identita incerta” e di “emergenza sociale della passione per
I’identita”: «L’identita €, in se stessa, concetto di valore fortemente contrastato. Nella
babele dei discorsi all’ordine del giorno, I’identita appare come una promessa di
emancipazione, ma anche come una minaccia di coercizione. La tutela dell’identita, a
seconda dei casi, viene indicata come il bene piu pacificante per la convivenza sociale, ma
anche un pregiudizio di prevaricazione e di conflitto con 1’altro». Si parla tanto di identita
perché se ne denuncia la mancanza. Dispersione e individualismo sono le ferite che ciascuno
porta dentro di sé.

La frammentazione dell’'umano e la frammentazione dell’esperienza. Il tema della
frammentazione dell’esperienza, della vita, delle energie e il tema della ricerca di unita,
dell’unificazione interiore, di cui 1’habitare secum rappresenta un percorso praticato e
possibile, ¢ tradizionale. Bisogna evitare di contrapporre 1 due concetti “frammentazione” e
“unita”, attribuendo significato positivo al secondo e negativo al primo. L’ impressione della
frammentazione e della dispersione accompagna 1’uomo fin dalla sua nascita. Cio che conta
¢ la ricerca di un punto di unita nell’esperienza della persona. La vita e le dinamiche
psichiche ci ricordano esattamente questo, il ritmo vivente tra distensione e centrazione, tra
I’abitare se stessi e 1’abitare il mondo, tra proiezione e raccoglimento, tra esteriorita e
unificazione. L’unita della persona non ¢ possibile solo nonostante la pluralita delle

10



La spiritualita cristiana I: la vita come viaggio (2018 2019)
Viaggio per ritrovare se stessi: Habitare secum - quarta unita

esperienze, ma deve esserlo proprio attraverso di esse (oggi questo e uno dei motivi che
generano ansia). [Brambilla, frammentazione dell’esperienza e ricerca di unita].

Basti pensare al quadro del sapere sempre piu parcellizzato, consegnato agli esperti,
perdendo I'unita del sapere a proposito dell’esistenza e del mondo. L’egemonia quasi
assoluta della mentalitd scientista tutta incentrata sul saper fare, su un principio
metodologico analitico, corre il rischio di perdere quel “fare sapiente”, sul quale solo si puo
reggere un sentimento unitario della vita e del senso. Forse la categoria dell’habitare secum
puo essere pensata alla luce di queste istanze?

Ritrovare e ripensare il tema dell’interiorita/intimita nella spiritualita oggi.

11



