La spiritualita cristiana Il: vie all'interiorita (2020-2021)
Gli ES di Sant’Ignazio di Loyola: L'elezione - quinta unita

Gli Esercizi spirituali di Ignazio di Loyola: I'’elezione
1. Presupposto per la scelta: conformarsi a Cristo Gesu'

Ignazio, nei suoi Esercizi, applica in particolare la «discrezione di spiriti» alla scelta dello stato di vita o
ad altre scelte che dovra operare |'esercitante per riformare la vita o lo stato proprio.

E nel contatto della preghiera con i misteri della vita di Cristo, sotto I’ azione dello Spirito divino, che
la persona deve scoprire la forma concreta in cui Dio vuole che dia I'immagine di Gesu Cristo che nel suo
piano di santificazione le ha assegnato: «Poiché coloro che da sempre egli ha fatto oggetto delle sue
premure, li ha anche predestinati ad essere conformi all'immagine del Figlio suo» (Rm 8,29). Il
presupposto ignaziano, alla base del suo metodo della seconda settimana, € che Gesu Cristo & la via, la
verita e la vita dell’'uomo: 'unica via della vera vita. Egli ci ha invitati tutti a fare come Lui, perché
«soffriamo insieme a Lui, per poter essere con lui glorificati».

Percio Ignazio si aspetta che la persona debba sentire le inclinazioni dello Spirito per continuare a
conformarsi sempre di piu a Cristo, secondo il particolare disegno di Dio sulla sua vita e il suo tempo.

Ma egli sa anche che gli attacchi e le inclinazioni del nemico e del suo stesso «amore carnale e
terreno» verranno e cercheranno di disordinare e sconcertare, o di opporre resistenze a quel disegno e
all'opera divina. Per aiutare I'esercitante in questa lotta e illuminare il suo necessario discernimento nel
tempo delle scelte, propone specialmente, oltre alle meditazioni preparatorie, le norme sulle «tre
modalita (tempi) della scelta» e insiste nel ricordargli le regole sulla consolazione e desolazione. Non c’e
bisogno di dire che queste norme sono anche un aiuto prezioso, al di fuori del periodo degli Esercizi, per
qualsiasi scelta seriamente cristiana.

Con questa impostazione Ignazio non si colloca in una posizione da «illuminato» che deve decidere
solo sotto I'immediata mozione dei suoi sentimenti interiori, confondendo le sue idee o sentimenti con
I’azione dello Spirito Santo.

Prima di tutto perché la prima norma che da negli Esercizi spirituali &€ che non possono essere oggetto
di scelta le cose cattive o che la Chiesa non ammetta come «indifferenti o in se stesse buone» (ES 170).
Né si tratta di sostituire la volonta di Dio espressa nella legge (nella manifestazione autentica
dell’autorita legittima) con la decisione autonoma della creatura, espressa nella scelta; ma di
manifestare con essa ulteriormente la sua dipendenza amorosa e di creatura da Dio, cercando di
confermare la propria volonta a quella di Dio, anche nelle cose in cui prima Egli non ha manifestato
apertamente la sua volonta e adesso si degna di manifestarla.

I PUNTO. “E necessario che tutte le cose oggetto della nostra scelta siano indifferenti o in se stesse
buone e che siano ammesse nell’ambito della santa madre Chiesa gererchia e che non siano cattive o in
contrasto con esse” (ES 170).

In secondo luogo perché I'uomo nell’attuazione del disegno divino pud muoversi in due modi: a)
sotto l'unzione diretta dello Spirito, con la quale, pitu che muoversi, € mosso nell’esercizio dei doni di
quello stesso Spirito; b) sotto il criterio e il giudizio della propria ragione, anche se non senza
sottomettersi alla luce e all’aiuto della grazia ordinaria.

! Testo tratto da M. Ruiz JURADO, Il Discernimento spirituale. Teologia, storia, pratica, San Paolo, Cinisello
Balsamo 1997, p. 242-246.
1



La spiritualita cristiana Il: vie all'interiorita (2020-2021)
Gli ES di Sant’Ignazio di Loyola: L'elezione - quinta unita

Questo sembra supporre Ignazio, distinguendo tre circostanze per fare la scelta. Perché non sempre
I'uomo si sente mosso direttamente da un’azione della grazia speciale o unzione diretta dello Spirito,
sentita in modo immediato; giacché egli non pud disporre quando vuole degli interventi e della
provvidenza di Dio, specialmente gratuiti: non e nelle nostre mani attrarre le sue grazie al dettato della
nostra volonta. E, tuttavia, uno pud essere obbligato a scegliere qualcosa.

Percio, in conformita a questi presupposti teologici e al pensiero ignaziano, non si deve pretendere di
ridurre le tre modalita a una e questa carismatica, o di intervento diretto e sentito dello Spirito, senza
accettare quella che Dio ci concede quando dobbiamo scegliere.

Cosi affermava sant'lgnazio al canonico A. Ramirez de Vergara, dottore in Alcala:

Il mezzo per gustare affettivamente e per eseguire con soavita quanto la ragione suggerisce essere
di maggior servizio e gloria divina, lo Spirito Santo glielo insegnera meglio di ogni altro. E vero
tuttavia che per sequire le cose migliori e pil perfette & mozione sufficiente quella della ragione;
I'altra della volonta, qualora non preceda la decisione e I'esecuzione, potrebbe facilmente sequirla,
perché Dio N.S. ricompensa la fiducia che si pone nella sua provvidenza, il pieno abbandono di se
stessi e la rinunzia alle consolazioni personali, accordando molta contezza e gusto e tanta
maggiore abbondanza di consolazione spirituale quanto meno se ne pretende e pit puramente si
cerca la sua gloria e il suo beneplacito.

Pertanto I'uomo scegliera in base alla «prima» «seconda» o «terza» modalita, come Dio gli
concedera. In fin dei conti, cid che Ignazio desidera, e per questo prepara |'esercitante, &€ che riconosca
che Dio lo ha scelto perché faccia una determinata opzione, giacché gli ha manifestato che & quella la
sua volonta. Il tempo o il modo in cui gliela manifesta (con la grazia ordinaria, o con I'unzione immediata
dello Spirito) & scelto da Dio, non dall’'uomo, e nessuno puo pretendere d’'imporlo a Dio.

Cio che in ogni caso deve osservare & di non alterare I'ordine della buona scelta cristiana, cioé: non
fare del mezzo il fine e del fine il mezzo.

«Infatti, come prima cosa dobbiamo proporci per oggetto il servire Dio, cioe il fine, e dopo, se & piu
conveniente, I'accettare un beneficio o il prendere moglie, che sono mezzi per il fine». E I'occhio
dell’intenzione deve essere pulito, puro, semplice e non cercare altra cosa che il miglior servizio e gloria
del Signore nella salvezza eterna della propria anima (ES 169 e 189).

2. Presupposto psicologici-spirituali: essere preparati spirutalmente

Ignazio suppone che I'uomo si disponga a essere capace, con la grazia divina, di ascoltare e seguire la
volonta di Dio con diversi modi e ritmi.

Prima di tutto si deve insistere che colui che le deve fare, entri nelle elezioni con piena disponibilita
della sua volonta; e, se € possibile, raggiunga il Ill grado di umilta [167], nel quale da parte sua, se
fosse uguale il servizio di Dio, sta pit inclinato a cido che & maggior mente conforme ai consigli e
all”esempio di Cristo nostro Signore. Chi non sta nell'indifferenza del Il grado [166] non é pronto
per dffrontare le elezioni, ed é meglio trattenerlo in altri esercizi fino a che la raggiunga.

Percio Ignazio considera che deve accedere alle scelte solo chi & preparato spiritualmente. Per
questo ha fatto precedere il periodo d’intensa purificazione della prima settimana degli Esercizi e la
trasformazione della mentalita terrena in cristiana, attraverso la familiarita con la persona e i valori che



La spiritualita cristiana Il: vie all'interiorita (2020-2021)
Gli ES di Sant’Ignazio di Loyola: L'elezione - quinta unita

Cristo porta al progetto vitale dell’'uomo («/'uomo nuovo, creato secondo Dio nella giustizia e nella
santita della verita», Ef 4,24), nella seconda settimana. Cosi ha seguito praticamente il consiglio paolino
di non conformare la vita alla mentalita di questo mondo, ma di rinnovarsi secondo la mentalita
dell'uomo nuovo, per poter discernere qual & la volonta di Dio, cid che & buono, a Lui gradito e perfetto
(Rm 12,2). E ha inquadrato tutto questo in un ambiente di penitenze, messe, preghiera vocale e
mentale, penitenze ed esercizio delle virtu teologali dei doni dello Spirito.

Quando si tratta di una scelta fuori del tempo degli Esercizi, bisognera procurare una disposizione
spirituale come quella richiesta da Ignazio e descritta prima.

Entriamo ora nelle regole degli Esercizi spirituali adatte a compiere una scelta.

3. Lelezione®
A) PREMESSA PER FARE UNA BUONA SCELTA

PREAMBOLO «Per fare una buona elezione, in quanto dipende da me, bisogna che l'occhio della mia
intenzione sia semplice e indirizzato soltanto al fine per cui sono creato, cioé la lode di Dio nostro Signore
e la salvezza della mia anima.

Percio, qualunque sia la mia scelta, deve essere tale da aiutarmi a raggiungere il fine per cui sono creato,
non subordinando o piegando il fine al mezzo, ma il mezzo al fine. Infatti accade che molti prima
scelgono di sposarsi e poi di servire Dio nel matrimonio, mentre lo sposarsi é un mezzo e servire Dio é il
fine; cosi pure vi sono altri che prima desiderano ottenere benefici ecclesiastici e poi servire Dio in essi. In
questo modo essi non vanno direttamente a Dio, ma vogliono che Dio venga direttamente incontro alle
loro affezioni disordinate; cosi fanno del fine un mezzo e del mezzo un fine, e quello che dovrebbero
mettere per primo, lo mettono per ultimo.

Percio devo propormi prima di tutto il voler servire Dio, che é il fine, e poi, se é pili conveniente, di
ricevere un beneficio o di sposarmi, che sono mezzi per il fine. Nulla dunque deve spingermi a prendere
questi mezzi o a rinunciarvi, se non unicamente il servizio e la lode di Dio nostro Signore e la salvezza
eterna della mia anima » (ES n. 169).

Se vuoi fare una buona scelta, questi sono i presupposti.

Puoi fare nessuna scelta, come molti fanno, e allora non arrivi da nessuna parte. Nessun vento e
propizio a chi non vuole sciogliere le vele. Rinunci pero al cammino che ti fa uomo.

Puoi fare una scelta cattiva, per ignoranza o mancanza di liberta. Allora naufraghi contro gli scogli.

Ma c’eé anche una scelta buona, in cui sai e vuoi liberamente cio che scegli: il male e fatto sempre per
incoscienza o schiavitu. E a questa che miriamo.

In questo caso la tua intenzione deve essere pura, tutta rivolta al fine. Se non hai la meta, sei
comunque perduto: nessuno & pilti smarrito di chi non sa dove andare. E necessario che tu considera
innanzitutto tutto il fine della tua vita, che € amare il Padre e i fratelli. Per raggiungerlo c’é una via che il
Signore ha tracciato per te: tu puoi conoscerla dalle tue attitudini e dai desideri del tuo cuore, dopo aver
imparato a vagliarli e padroneggiarli.

Non devi permette che il fine sia subordinato al mezzo, ma il mezzo al fine. Non si sceglie il fine.
Necessariamente si impone a tutti: € la felicita. E questa non puo essere che la comunione con Dio,
pienezza di vita.

% Per questa parte si veda S. FAUSTI, Occasione o tentazione. Scuola pratica per discernere e decidere, Ancora,
Milano 1997, 139-156.

3



La spiritualita cristiana Il: vie all'interiorita (2020-2021)
Gli ES di Sant’Ignazio di Loyola: L'elezione - quinta unita

Scegli invece il mezzo. Ma non scambiarlo mai per il fine. Saresti come uno che si ferma sotto il
tabellone dell’indicazione stradale, credendo di essere gia arrivato a casa.

Normalmente noi facciamo dei mezzi, di cido che abbiamo o potremmo avere, il fine della nostra vita e
cosi la immoliamo agli idoli, che ce la tolgono. Serviamo cid di cui ci dovremmo servire: siamo schiavi
invece che signori delle creature. Tutto cid che abbiamo e siamo, i nostri beni, la nostra professione, il
nostro lavoro, le nostre doti personali, tutto & un mezzo, e non un fine, che ci serve per amare Dio e il
prossimo, che ¢ il fine.

Per questo come prima cosa, devi proporti I'obiettivo. Per 'uomo, che vive nel tempo, é importante il
prima e il dopo. Cio che metti prima € il tuo fine, il tuo assoluto, al quale tutto il resto si subordina.
Attento a mettere per prima cosa il fine che veramente ti realizza.

Quindi nessuna cosa ti deve spingere, se non unicamente il servizio di Dio e del prossimo.
Diversamente la tua scelta non sara una scelta.

Devi essere “libero” senza spinte di altri, del nemico, dei tuoi sogni o bisogni. Beato chi distingue tra
essi! Riconoscerai e respingerai le spinte estranee; riconoscerai e dominerai i tuoi sogni e bisogni con
“indifferenza”, con verita e liberta, soddisfacendoli solo tanto-quanto" ti aiutano a realizzare quel sogno
di Dio su di te, che sei tu stesso nella tua autenticita.

B) SU COSA SCEGLIERE: QUATTRO PUNTI E UNA NOTA

Primo punto. £ necessario che tutto quello su cui vogliamo fare I'elezione sia indifferente o buono in se
stesso, e che sia approvato dalla santa madre Chiesa gerarchica, e non cattivo o in contrasto con essa.
(ES n. 170).

Secondo punto. Alcune cose sono soggette ad elezione immutabile, come il sacerdozio e il matrimonio;
altre sono soggette ad elezione mutabile, come accettare benefici ecclesiastici o rinunciarvi, accettare
beni terreni o rifiutarli (ES n. 171).

Terzo punto. Una volta fatta una elezione immutabile, questa non si puod annullare; percio non c'é piu
niente da scegliere: cosi é, per esempio, per il matrimonio e il sacerdozio. Si noti soltanto che, se questa
elezione non é stata fatta correttamente e nel modo dovuto, cioé senza alcuna affezione disordinata,
bisogna pentirsi e impegnarsi a condurre una vita onesta in quella condizione scelta. Non sembra che
una tale elezione sia una vocazione divina, perché é disordinata e distorta; percio sbagliano molti che
considerano una elezione distorta e cattiva come una vocazione divina; infatti ogni vocazione divina e
sempre pura e limpida, senza mescolarvi ricerca di benessere (carne) o alcuna altra affezione disordinata
(ES n.172).

Quarto punto. Se qualcuno ha fatto un'elezione mutabile correttamente e nel modo dovuto, cioé senza
mire terrene o mondane, non c'e motivo che faccia di nuovo I'elezione, ma si perfezioni quanto puo nella
scelta fatta (ES n. 173).

Nota. Quando I'elezione mutabile non e stata fatta con sincerita e nel modo dovuto, giova rifarla
correttamente, se si desidera ricavarne frutti abbondanti e molto graditi a Dio nostro Signore (ES n.

174).

Le cose oggetto della tua scelta siano indifferenti o in se stesse buone, diversamente non si tratta di
scelta. Il male non & mai una scelta. Tuttavia anche i mezzi che scegli per il fine buono devono essere
buoni. Attenzione al cinismo spirituale! E la scelta non & mai contro qualcuno. Ogni scelta “contro” non
ha lo Spirito di Dio, che e “per” tutti, e ti fossilizza nella posizione uguale e contraria a quella che
contesti.



La spiritualita cristiana Il: vie all'interiorita (2020-2021)
Gli ES di Sant’Ignazio di Loyola: L'elezione - quinta unita

Tieni presente che ci sono cose oggetto di scelta immutabile, e altre oggetto di scelta mutabile. Oggi
tutto & considerato mutabile, a scadenza, da consumarsi preferibilmente entro una data indicata. Anche
il sacerdozio, la vita religiosa, il matrimonio e gli affetti: tutto e considerato mezzo, da utilizzare tanto
guanto serve e fin che serve. Ma é grave. Gli affetti, le relazioni con I’Altro e con gli altri, sono un fine.
Chi riduce I'altro a mezzo, distrugge I'altro e se stesso.

Il comandamento fondamentale per la vita suona: «Amerai il Signore tuo Dio con tutto il cuore, con
tutta la vita, con tutta la forza, con tutta l'intelligenza ecc.». Tutto cid che sei e hai ha un fine: amare
I’Altro con tutto il cuore e gli altri come te stesso. Solo allora sei te stesso. L'uomo & le sue relazioni:
gueste non fanno parte del mondo dei mezzi, ma dei fini.

Inoltre il co-mandamento, che ci manda-insieme verso la vita, e 'inter-detto, il detto-tra-noi contro
cio che la distrugge, non sono mutabili a piacimento: vengono dall’esperienza e hanno a che fare con il
principio di realta. Se vuoi volare, non usi le pinne, anche se ti piacciono tanto! Non distinguere il
mutabile dall'immutabile & non aver capito nulla: € andare verso il nulla. In sé & piu grave di ogni
trasgressione e perversione riconosciuta come tale.

Se hai fatto una scelta immutabile non puo6 annullarla. Questo & detto non per terrorizzare, ma per
scegliere bene. Cambiar strada puo creare piu guai di quelli cui si intende rimediare. Se hai fatto male
una scelta immutabile, se hai sbagliato via, in genere € minor male percorrere quella nel miglior modo
possibile.

Pero tale scelta disordinata non sembra essere vocazione divina. Per ciascuno di noi c’é€ una chiamata
divina, da conoscere e scegliere con liberta, non a caso o mossi da passioni. Se non la conosci o non la

Ill

scegli, non realizzi il “tuo” nome. Perd non tutto & perduto: ti rimane la grande dignita di «fare di
necessita virtu». Anche se non & il meglio per te, & in genere per te il minor male.

Per questo devi fare grande attenzione nel matrimonio e nel sacerdozio celibatario, per scegliere cio
che risponde alla tua chiamata. Guarda se eventualmente c’e stata qualche mancanza di conoscenza o di
liberta che pud aver resa irresponsabile, e quindi nulla, dal punto di vista morale, la tua decisione. Ti
rimane pero I'obbligo di responsabilita verso altri, eventualmente coinvolti nella tua scelta.

| consigli che seguono servono innanzitutto per fare bene le scelte immutabili e poi per compiere
guelle mutabili che di volta in volta presentano le opportunita diverse della vita.

Se hai scelto con rettitudine qualcosa la cui scelto & mutabile, non hai motivo di fare di nuovo la
scelta. Non devi continuamente cambiar scelte, anche se sono mutabili. Tieni quella che meglio ti aiuta
al fine ed eventualmente perfezionala.

Talora credi di aver scelto male solo perché incontri difficolta: resti incerto, come se dovessi scegliere
altro. Ma & una tentazione, che vuol impediti di andare avanti. E necessario procedere per il cammino
che ritieni scelto bene ed eventualmente vedere se puoi fare piu e meglio in quella direzione. Perché
anche un cammino giusto, percorso male, lascia insoddisfatti, talora piu di uno sbagliato.

Tuttavia se la tua scelta mutabile non e stata fatta rettamente, ti e utile farla come si deve. Nelle
scelte mutabili ci vuole una certa “sportivita”. Se sono buone, tienile. Diversamente abbi il coraggio di
mutarle, per non vivere continuamente nell'insoddisfazione di essere fuori posto. Questo se e
oggettivamente e ragionevolmente possibile. Altrimenti, se di fatto € immutabile, fa anche qui di
necessita virtu.

c) Tre circostante diverse in cui puoi scegliere



La spiritualita cristiana Il: vie all'interiorita (2020-2021)
Gli ES di Sant’Ignazio di Loyola: L'elezione - quinta unita

La prima circostanza é quando Dio ti stimola e attira tanto la volonta che, senza dubitare né poter
dubitare, segui quello che ti viene mostrato, come fecero san Paolo e san Matteo quando seguirono
Cristo nostro Signore (ES. n. 175).

In questa prima circostanza tutto si svolge nel modo piu semplice: la tua volonta € mossa e attratta
dal Signore in modo chiaro ed evidente.

Non é facile dire quante siano le scelte di questo tipo. Viene in mente |la testimonianza vocazionale di
chi si sente scelto dal Signore, di trovarsi bene in quella situazione con quella persona, di percepire che
quella & la persona giusta per lui/lei, e di confermarla liberamente e cordialmente. Dice Gesu: «Non voi
avete scelto me, ma io ho scelto voi» (Gv 15,16).

La seconda e quando, attraverso l'esperienza delle consolazioni e delle desolazioni e attraverso
quella del discernimento degli spiriti, raggiungi una sufficiente chiarezza di idee (ES. n. 176).

In questa seconda circostanza non c’é chiarezza immediata, ma ci sono consolazioni e desolazioni.
In questo caso, con un discernimento attento spesso con una forte lotta contro gli inganni del nemico
che cerca di disturbare, stancare e scoraggiare, puoi compiere la scelta di vita. Il Signore ti indica che la
tua strada e una invece dell’altra, dandoti gioia nell’ipotesi di una scelta e tristezza in quella contraria. La
gioia stabile in un’ipotesi e la tristezza stabile in quella opposta, sono segno sufficiente di che via
scegliere. Ovviamente questo vale solo se vuoi scegliere in modo ordinato.

E da notare che la consolazione e I'attrazione verso un’ipotesi buona puo essere contrastata da paure
e timori. Tuttavia riesci a riconoscere che vengono dal nemico e dalle tue tendenze naturali negative,
contrarie a questa ipotesi. Allora non raggiungi la tranquillita se non dopo aver deciso, come Gesu
nell’orto, anche contro le tue tendenze naturali, chiedendo a Dio la grazia per superare le difficolta. Solo
allora provi pace, anche se sempre insidiata dalla tua fragilita, che pero sai riconoscere e superare con
soddisfazione spirituale.

Anche Gesu dice: «Ora I'anima mia é turbata; e che devo dire? Padre salvami da quest’ora? Ma per
questo sono giunto a quest’ora! Padre, glorifica il tuo nome» (Gv 12, 27).

«La donna, quando partorisce, é afflitta, perché e giunta la sua ora; ma quando ha dato alla luce il
bambino, non si ricorda pit dell’afflizione per la gioia che é venuto al mondo un uomo» (Gv 16, 21).

E la fatica di ogni decisione, il travaglio normale del parto: la tua identita si fa strada e viene alla luce.
Qualche volta, quando le resistenza sono piu che normali, & necessario un taglio “cesareo”, una de-
cisione piu sofferta. Ma, se e giusta per te, ti accorgi di essere nato alla tua verita; e ben presto ti
rinfranchi.

Tieni presente che ogni scelta contraria all’inclinazione naturale costa fatica. Solo «dove natura
porta, grazia non suda». Non per questo la scelta & da scartare. E invece da chiedere Vindifferenza ai
propri gusti “viziosi”, per essere liberi da essi.

Quanto nella prima circostanza ti trovi come gia dato, almeno in nuce, senza traumi, qui invece viene
lentamente alla luce, con maggior o minore fatica. Non cercare nella prima circostanza cio che ti e dato
nella seconda. E non cercare in questa seconda cio che invece il Signore vuol darti nella terza. Uno non
puo determinare il modo in cui nasce, spetta a Dio farlo.

La terza circonstanza é di tranquillita: quando cioe, tenendo presente che sei nato per amare Dio e
il prossimo e cosi raggiungere la felicita, e volendo ottenere cio, scegli come mezzo un genere o stato
di vita nell'ambito della Chiesa che piu ti giova al fine. Ho parlato di tempo tranquillo, quando, cioe,

non sei agitato da vari spiriti e usi le tue facolta naturali liberamente e tranquillamente (ES, n. 177 ).
6



La spiritualita cristiana Il: vie all'interiorita (2020-2021)
Gli ES di Sant’Ignazio di Loyola: L'elezione - quinta unita

In questa terza circostanza bisogna decidere senza chiara evidenza e senza il gioco di
consolazione/desolazione. Puoi ugualmente sapere cio che & “il meglio per te”, usando delle tue facolta
naturali. La tua intelligenza, lucida sul fine e sui mezzi, e la tua volonta, libera da schiavitl, sono
strumenti sufficienti per indicare qual & il cammino per te piu adatto a conseguire il fine, tenendo
presenti le tue attitudini e inclinazioni.

Se ti trovi in questa terza circostanza ti suggerisco un modo per compiere una buona scelta, il quale
comprende sei punti:

PRIMO - Mettiti davanti la cosa sulla quale vuoi fare la scelta, per esempio un lavoro o un'iniziativa
da prendere o da lasciare o qualsiasi altra cosa importante su cui scegliere.

Devi sempre determinare |'oggetto della scelta, avere davanti un bivio preciso: una via esclude I'altra.

SECONDO - Abbi come obiettivo il fine per cui sei nato, che consiste nell’amare Dio e il prossimo e, in
base a cio, rimani indifferente, senza nessuna propensione disordinata, in modo tale da non essere
incline o mosso ad accettare la cosa in esame piuttosto che lasciarla, né a lasciarla piuttosto che
accettarla. Sii come I'ago di una bilancia e sbilanciati solo per cio che ti sembra pit adatto al fine.

Questo tipo di scelta, come si pud dedurre, sembra la piu debole, ma in realta & riservata ai piu
progrediti nella vita spirituale. Si suppone che uno ami tanto il Signore da essere indifferente al resto,
equilibrato come I'ago della bilancia, con una passione cosi forte per Lui da non essere disturbato da
nessun’altra parte.

TERZO - Chiedi a Dio che voglia sollecitare la tua volonta e infondere nel tuo cuore quello che
desidera da te; e contemporaneamente rifletti bene con la tua intelligenza e scegli in modo conforme
alla sua volonta.

Innanzitutto chiedi al Signore la grazia che sia lui a guidare e illuminare la tua volonta e intelligenza,
non le tue passioni e propensioni, le tue voglie e idee, perché tu scelga cio che a lui piace di piu.

QUARTO - Ragionando, considera quali vantaggi o utilita, in ordine al tuo fine, ti provengano
nell'intraprendere la cosa che ti sei proposta. Al contrario, poi, considera anche quali svantaggi e
pericoli ci siano nell'intraprenderla. Nella seconda parte fa' altrettanto, e cioé considera i vantaggi e le
utilita a lasciarla e, al contrario, gli svantaggi e i pericoli sempre del lasciarla.

E da considerare il pro e il contro come in una contabilita. Di ogni decisione vedere gli utili e i costi.

QUINTO - Dopo aver cosi ragionato e riflettuto da tutti i punti di vista sulla cosa proposta, vedi verso
quale parte propenda la ragione. Quindi, in base alla maggiore spinta della ragione e senza alcun
afflusso del tuo egoismo, delibera sulla cosa in esame.

L'esame dei pro e dei contro deve essere globale, su tutti i punti, ragionando prima bene e poi di
nuovo riflettuto, per vedere se & stato corretto e completo. Poi scegli in base alla ragione senza lasciarti

spingere dalle passioni del momento, ma solo dal desiderio di piacere a Dio
7



La spiritualita cristiana Il: vie all'interiorita (2020-2021)
Gli ES di Sant’Ignazio di Loyola: L'elezione - quinta unita

SESTO - Dopo aver fatto tale scelta o deliberazione, con molta diligenza va' a pregare davanti a Dio
per offrirgliela, affinché lui, se é per il bene tuo, voglia accettarla e confermarla (ES 179-183).

Non devi eseguirla, se prima non hai avuto conferma sufficiente da Dio con la sua consolazione.
Infine & sempre la spinta del Signore, che con essa ti rivela la sua vita, a muovere la tua decisione.
D. COME ORDINARE E RIFORMARE LA TUA VITA

“Se tu, celibe o sposato che sia, non hai l'opportunita o la buona volonta di compiere scelte
mutabili piu giuste per te, ti sara utile vedere come ordinare e riformare la tua vita in ordine al tuo
fine. Seguendo le indicazioni date sui modi di fare le scelte, puoi, con molta utilita tua, considerare e
riconsiderare il tuo lavoro, i tuoi ritmi, il tuo tenore e stile di vita, che educazione dare ai figli, quanti
beni tenere e quanti condividere coi poveri ecc.” (ES, n.189).

Se hai gia fatto la scelta di vita immutabile, non devi ovviamente cambiarla. Puoi perd sempre
compiere scelte mutabili che la migliorino.

Se perod non sei in grado di compierle, perché non puoi o proprio non vuoi, laico o religioso che tu

sia, puoi sempre fare qualcosa di utile: i tuoi comportamenti e le tue relazioni, il tenore e lo stile di
vita, 'uso dei soldi ecc... sono sempre un campo di continua revisione.
Puoi sempre “ordinare” la tua vita, togliendola dal disordine che la travolge, e “ri-formarla”, dandole
sempre piu e meglio la forma stessa del Figlio. L'amore ha in sé la dinamica di un “di pil” gioioso e
sereno. Diversamente si raffredda e tende a scomparire. Perché I'amore € come la luna: o cala o
cresce.

Il tempo non & denaro, se non per chi gli ha sacrificato se stesso, ma vita. Fatti un “tempogramma” e
analizza quanto tempo dedichi al rapporto con Dio, con il partner, con i figli, con gli amici, con i poveri;
guanto tempo dedichi a te stesso, al tuo riposo e alla tua formazione intellettuale e spirituale, quanto al
lavoro ecc.

Vedi se hai una “regola di vita”, precisa anche se elastica, che ti aiuta a “ordinarti", a vivere “in ordine
al fine”, che & la tua felicita, o se sei semplicemente vissuto dalle circostanze. Vedi se nella tua
regola di vita “manca tempo” per cose che ritieni importanti. Spesse volte non si trova mai tempo per
I’essenziale, con la scusa che c'é sempre, e ci si lascia travolgere dal contingente.

Il principio generale, fondamento di tutta la vita spirituale, sintesi e nocciolo di ogni “esercizio”
spirituale, valido per ogni scelta, si pud cosi esprimere: «Ciascuno sappia che tanto pit sara libero di
amare, quanto pit avra vinto il suo egoismo» (ES n. 189 b).

4. Discernimento e coscienza

Abbiamo gia ricordato come il luogo e I'organo del discernimento & la coscienza. Papa Francesco in
Amoris Laetitia (AL) sottolinea come ad essa «stentiamo a dare spazio» (AL 37), mentre «dev’essere
meglio coinvolta nella prassi della Chiesa» (n. 303). Il suo ruolo non puo limitarsi al rendersi conto di
errori o peccati: essa «pu0d anche riconoscere con sincerita e onesta cid che per il momento é la risposta
generosa che si puo offrire a Dio, e scoprire con una certa sicurezza morale che quella & la donazione
che Dio stesso sta richiedendo in mezzo alla complessita concreta dei limiti, benché non sia ancora
pienamente l'ideale oggettivo» (AL 303). L'idea di coscienza & quella elaborata dal Vaticano I, cioé «il

8



La spiritualita cristiana Il: vie all'interiorita (2020-2021)
Gli ES di Sant’Ignazio di Loyola: L'elezione - quinta unita

nucleo pil segreto e il sacrario dell’'uomo, dove egli é solo con Dio, la cui voce risuona nell’intimita»
(Gaudium et spes 16).

Questa valorizzazione della coscienza si radica nella contemplazione del modo di agire del Signore: &
nella coscienza di Gesu che si svolge il suo dialogo intimo con il Padre, al cui interno, in piena liberta,
Gesu prende le decisioni, anche le pil dure e laceranti. A questo si ispira I'autentica vita cristiana: «Gesu
non vuole né cristiani egoisti, che seguono il proprio io, non parlano con Dio; né cristiani deboli, cristiani
che non hanno volonta, cristiani “telecomandati”, incapaci di creativita, che cercano sempre di collegarsi
con la volonta di un altro e non sono liberi. Gesu ci vuole liberi e questa liberta dove si fa? Si fa nel
dialogo con Dio nella propria coscienza. [...]

La coscienza € lo spazio interiore dell’ascolto della verita, del bene, dell’ascolto di Dio; e il luogo
interiore della mia relazione con Lui, che parla al mio cuore e mi aiuta a discernere, a comprendere la
strada che devo percorrere, e una volta presa la decisione; ad andare avanti, a rimanere fedele».

Essere il luogo dell'incontro intimo con Dio non sminuisce il valore antropologico universale
dell’esercizio della coscienza, che interpella ogni uomo e ogni donna, non soltanto i credenti. Papa
Francesco lo spiega nella risposta alle domande postegli da Eugenio Scalfari:

«La questione per chi non crede in Dio sta nell’obbedire alla propria coscienza. Il peccato, anche per
chi non ha la fede, c’é quando si va contro la coscienza. Ascoltare e obbedire ad essa significa, infatti,
decidersi di fronte a cio che viene percepito come bene o come male. E su questa decisione si gioca la
bonta o la malvagita del nostro agire».

Ma questo non significa schiudere la porta al relativismo:

«Per cominciare io non parlerei, nemmeno per chi crede di verita “assoluta”, nel senso che assoluto é
cia che é slegato, cio che é privo di ogni relazione. Ora la veritd, secondo la fede cristiana, e 'amore di
Dio per noi in Gesu Cristo. Dunque, la verita é relazione. Tant’é vero che anche ciascuno di noi la coglie,
la verita, e la esprime a partire da sé: dalla sua storia e cultura, dalla situazione in cui vive, ecc. Cio non
significa che la verita sia variabile e soggettiva, tutt’altro. Ma significa che essa si da a noi sempre e solo
come un cammino e una vita».

4.1. U'esame di coscienza®

La possibilita del discernimento richiede la formazione della coscienza.

Papa Francesco ripropone questa esigenza quando ci invita a interrogarci sul posto che lo Spirito
Santo, il «maestro dei discernimento» occupa nella nostra vita e sulla nostra capacita di ascoltarlo.
L’attenzione allo Spirito Santo € per papa Francesco l'antidoto a una fede intellettualistica: «una
persona che non ha questi movimenti nei cuore, che non discerne cosa succede, & una persona che ha
una fede fredda, una fede ideologica. La sua fede & un’ideologia». Notiamo qui come il discernimento da
un lato richieda, dall’altro operi una sintesi tra razionalita ed emotivita, favorendo. L’integrazione
personale e la capacita di attenzione a tutte le sfumature della realta.

Quali sono gli strumenti per una formazione al discernimento? Per limitarci alla tradizione della
spiritualita ignaziana, cui abbiamo fatto riferimento con gli ES, essa ce ne offre in particolare due:
I’'esame di coscienza e |'accostamento alla Parola di Dio attraverso il metodo della contemplazione.

Sono entrambe pratiche tradizionali della Chiesa, che Ignazio riceve e reinterpreta sulla base della
propria esperienza personale. Da un certo punto di vista percorrono strade differenti e possono
corrispondere a sensibilita diverse, da un altro sono profondamente complementari.

Vediamo ora |'esercizio dell’esame di coscienza.

3 Liberamente tratto da G. COsTA, Il discernimento, San Paolo, Cinisello Balsamo 2018, 50-59
9



La spiritualita cristiana Il: vie all'interiorita (2020-2021)
Gli ES di Sant’Ignazio di Loyola: L'elezione - quinta unita

L'esame di coscienza si focalizza sulla rilettura degli eventi e delle dinamiche storiche, con le mozioni
che esse suscitano, per riconoscervi i segni dell’azione dello Spirito. Il suo presupposto € che Dio &
sempre in azione: «I/l Padre mio sempre opera e anch’io opero» (Gv 5,17). Di questo troppo spesso non
abbiamo consapevolezza. Un esame di coscienza trasforma ogni giornata in una pagina di storia sacra,
facendo memoria ed eucarestia dei doni di Dio.

In questa prospettiva non lo si puo ridurre a una riflessione sulla propria vita in base a una lista di
precetti, né tantomeno a una mortificante caccia ai propri errori, inadeguatezze e peccati. L'esame di
coscienza @ una vera e propria forma di preghiera, e dunque di incontro e dialogo con il Signore. Ha
una struttura molto semplice, ma estremamente potente nel plasmare la capacita di discernimento e
nel promuovere un processo di continua conversione al Signore. E interessante notare che Ignazio di
Loyola, sempre cosi attento a modulare le proposte spirituali in base alle possibilita e capacita effettive
di ciascuno, lo raccomanda sia per le persone piu semplici sia per coloro che gia hanno fatto progressi
nella vita spirituale.

Vale la pena ripercorrere la struttura dell’esame di coscienza [ES 43] perché aiuta a comprendere in
maniera pil concreta anche lo svolgersi di un processo di discernimento

1. Il punto di partenza &€ mettersi sotto lo sguardo del Signore, ricordando i suoi doni e
chiedendo liberta e disponibilita a orientarsi secondo quanto Egli suggerira. Si evidenzia fin da
subito la dimensione relazionale dell’esame di coscienza e del discernimento, sgomberando il
campo da ogni rischio di auroreferenzialita. La memoria dei doni ricevuti favorisce un
atteggiamento di apertura e di fiducia, che a sua volta facilita I'assunzione del rischio del
discernimento.

2. Il secondo passo € ripercorrere e riconoscere i propri pensieri, azioni, relazioni, ma senza
giudicarli. E un passaggio di consapevolezza, non il confronto con un modello ideale per
identificare le mancanze.

3. Il terzo passo, per utilizzare il linguaggio della tradizione, consiste nell’interpretare le mozioni
collegandole all’azione dello spirito buono o dello spirito cattivo. In altre parole, in quali
riconosciamo una chiamata alla vita e in quali invece ¢ all’opera una logica di morte? Abbiamo
acconsentito alle une o alle altre? Lo scopo non & una classificazione archivistica, ma
identificare cio che si e fatto di buono per proseguirlo, e cio che invece si e fatto di male, per
cambiare rotta.

4. L'ultimo passo comporta scegliere come andare avanti (formulando un proponimento, per
usare i termini tradizionali) all’'interno di un dialogo con il Signore.

4.2 L’esercizio della contemplazione

Il secondo strumento di formazione della coscienza alla pratica del discernimento elaborato dalla
tradizione della spiritualita ignaziana e quella particolare forma di meditazione della Scrittura che gli
Esercizi spirituali propongono con il nome di contemplazione.

Questa pratica punta a crescere in una familiarita sempre pil profonda con Cristo, la norma vivente,
facendo propri il suo modo di guardare e agire; ma anche in questo caso lo strumento e I'ascolto delle
mozioni interiori che il contatto con la Parola non puo non generare.

Ci si concentra qui sulla Parola, ma senza annullare la propria storia o la propria interiorita. Questi
sono i passaggi basilari:

10



La spiritualita cristiana Il: vie all'interiorita (2020-2021)
Gli ES di Sant’Ignazio di Loyola: L'elezione - quinta unita

1. Mettersi davanti al Signore ed esprimere la richiesta di ottenere il frutto desiderato: come per
I’esame di coscienza, il primo passo tematizza che si tratta di un esercizio relazionale, all'interno
di un clima di fiducia.

2. Immaginare di essere presenti all’episodio che si sta contemplando, mettendo in gioco anche
affettivita e persino i sensi (I'aspetto delle persone che si guardano, il tono della voce con cui
sono pronunciare le parole).

L’esercizio non puo non suscitare quelle che abbiamo imparato a chiamare mozioni, che vanno
registrate con attenzione.

3. Le mozioni provate vanno sottoposte a un discernimento a partire dalla Parola: con quali dei
personaggi mi identifico? Con quale sento consonanza o dissonanza? In questo esercizio
sperimentiamo che la Parola di Dio «discerne i sentimenti e i pensieri del cuore» e si compie la
profezia del vecchio Simeone: I'incontro con Gesu, Parola fatta carne, svela i pensieri del cuore.

4. Come nell’esame di coscienza, si chiude recuperando la prospettiva relazionale, offrendo al
Signore il frutto della contemplazione, in termini di chiarezza interiore e di decisioni assunte.

Pur diversi nella focalizzazione, dal punto di vista della struttura I'esame di coscienza e la

contemplazione ignaziana sono riconducibili alla dinamica che Evangelii gaudium presenta con i tre
verbi “riconoscere, interpretare, scegliere”: per questo costituiscono una palestra di discernimento.

11



