
La spiritualità cristiana II: vie all’interiorità (2020-2021) 
Gli ES di Ignazio di Loyola: il discernimento degli spiriti - quarta unità 

 

1 
 

 

Gli Esercizi spirituali di sant’Ignazio di Loyola: il discernimento degli spiriti  
 

1. La proposta degli «Esercizi spirituali» di Ignazio di Loyola1  

 

Il cuore degli Esercizi Spirituali (ES) è costituito dall’esperienza personale di Ignazio. Essa, meditata 

lungamente nella preghiera e arricchita da una singolare acutezza di introspezione, alla fine sarà 

composta nelle forme e nella precisione di linguaggio suggerito dagli studi accademici, ma non si 

trasformerà mai in un’esposizione scolastica, restando invece sempre una guida precisa, rispettosa e 

concreta, indirizzata a coloro che, dopo averli vissuti per primi, vorranno aiutare altri per questa via così 

efficace. 

Nella composizione degli ES sono significativi anche i testi e le fonti2 che aveva in mano Ignazio. Non 

è possibile qui affrontare il tema delle fonti degli ES, basta ricordare solo alcuni testi che Ignazio aveva 

letto: la Vita Christi di Ludolfo di Sassonia e il Flos Sanctorum di Jacopo da Varazze; poi l’Imitazione di 

Cristo; poi testi di San Bernardo di Chiaravalle, Riccardo di San Vittore e di San Tommaso e poi tutta una 

serie di «libri confessionali» diffusi nei santuari ad uso dei penitenti. Ancora: Giovanni Cassiano e Dionigi 

il Certosino (+1471). 

Ciò che va ribadito è che negli ES e in Ignazio discernimento ed esperienza spirituale marciano di pari 

passo e la scoperta dei moti dell’anima, così come della volontà di Dio, sono il frutto di un abbandono 

sempre più radicale alla Provvidenza. Per cui il discernimento si fa più maturo, come ribadito nelle prime 

unità del nostro corso, man mano che la creatura si lascia afferrare dall’amore trasfigurante e 

trasformante di Dio, in un processo di crescita nell’amore (frutti). 

Con Ignazio siamo oltre l’imperativo naturale «fa il bene ed evita il male», ma ci troviamo dinanzi 

alla volontà di Dio che si manifesta e si incarna in una volontà umana libera da affetti disordinati e 

desiderosa solo di maggior gloria di Dio. 

 

Sant’ Ignazio di Loyola ricorda cosa sono gli esercizi (prima annotazione):  

 

«Con il termine di Esercizi spirituali si intende ogni forma di esame di coscienza, di meditazione, di 

contemplazione, di preghiera vocale e mentale, e di altre attività spirituali, come si dirà più 

avanti. Infatti, come il passeggiare, il camminare e il correre sono esercizi corporali, così si 

chiamano esercizi spirituali i diversi modi di preparare e disporre l’anima a liberarsi da tutte le 

affezioni disordinate e, dopo averle eliminate, a cercare e trovare la volontà di Dio 

nell’organizzazione della propria vita in ordine alla salvezza dell’anima» (ES 1). 

 

In particolare al punto 23 ne definisce il principio e il fondamento:  

 

«L’uomo è creato per lodare, riverire e servire Dio nostro Signore, e, mediante questo, salvare la 

propria anima; e le altre cose sulla faccia della terra sono create per l’uomo, e perché lo aiutino a 

conseguire il fine per cui è creato. Ne segue che l’uomo tanto deve usare di esse, quanto lo aiutano 

per il suo fine, e tanto deve liberarsene, quanto glielo impediscono. È perciò necessario renderci liberi 

rispetto a tutte le cose create, in tutto quello che è lasciato al nostro libero arbitrio e non gli è 

                                                           
1
 Testo tratto da G. COSTA, Il discernimento, San Paolo, Cinisello Balsamo 2018, 28-37. 

2
 Un interessante e completa storia del discernimento spirituale, alla quale ha attinto Iganzio la si trova in M. RUIZ 

JURADO, Il Discernimento spirituale. Teologia, storia, pratica, San Paolo, Cinisello Balsamo 1997, p. 69-117. 



La spiritualità cristiana II: vie all’interiorità (2020-2021) 
Gli ES di Ignazio di Loyola: il discernimento degli spiriti - quarta unità 

 

2 
 

proibito; in modo che, da parte nostra, non vogliamo più salute che malattia, ricchezza che povertà, 

onore che disonore, vita lunga che breve, e così via in tutto il resto; solamente desiderando e 

scegliendo quello che più ci conduce al fine per cui siamo creati» (ES 23). 

 

Gli Esercizi spirituali di Ignazio enucleano due tipologie di discernimento quello detto «degli spiriti» e 

il discernimento «dello stato di vita» [l’elezione], cioè il discernimento operativo di fronte a una 

alternativa sulla strada da percorrere per compiere la volontà di Dio (la scelta dello stato di vita ne è il 

prototipo). Discernimento degli spiriti ed elezione non coincidono, anche se sono strettamente legati. Il 

primo anima necessariamente il secondo, ma non richiede di trovarsi di fronte a grandi decisioni o 

alternative: è anche uno strumento di rilettura del proprio percorso di vita, per «cercare e trovare» la 

volontà di Dio ogni giorno e sempre meglio. Certo, nessun discernimento autenticamente spirituale può 

rinchiudersi nell’interiorità ed evitare di interrogarsi sui passi concreti che Dio chiama a compiere: via via 

che si affina, la coscienza impara ai riconoscere le occasioni di scelta e di esercizio della propria libertà. 

In questa quarta unità affronteremo le regole per il discernimento degli spiriti [ES 313-336], mentre 

nella quinta unità tratteremo delle regole per il discernimento dello stato di vita - elezione [ES 169-189] 

e per l’esame di coscienza [ES 24-31]. 

 

2. Discernimento «degli spiriti»3 e «mozioni interiori» 

 

2.1.  Linguaggio e struttura 

 

Senza pretesa di esaustività e nella consapevolezza che si tratta di una materia che si arriva a 

conoscere solo con l’esperienza più che con la lettura di alcune pagine, proviamo qui a tratteggiare gli 

elementi fondamentali del «discernimento degli spiriti» all’interno della tradizione che risale a Ignazio di 

Loyola. Ignazio affronta tale questione all’interno delle «Regole per il discernimento degli spiriti» 

strettamente legate alla dinamica degli «Esercizi spirituali» [ES 313-336]. 

Nella parte introduttiva del corso abbiamo già visto come il discernimento degli spiriti comincia con 

l’ascolto delle risonanze interiori e soprattutto di quella sensazione di essere spinti o tirati 

“dall’esterno”. Ma che cos’è esattamente uno “spirito” per Ignazio?  

Troviamo una risposta al n. 32” degli ES: 

 

«Presuppongo che in me esistono tre tipi di pensieri: uno mio proprio, che proviene unicamente dalla 

mia libertà e volontà; e altri due che vengono dall’esterno uno dallo spirito buono e l’altro dal cattivo».  

 

Il termine “pensieri” è qui utilizzato nel senso che gli attribuivano i Padri della Chiesa, quello del 

termine greco loghismoi, che include desideri, progetti, propositi, intenzioni, idee, immagini dotati di un 

contenuto cognitivo, ma anche di una carica affettiva. Attraversano e interpellano tanto la ragione 

quanto le emozioni e i sentimenti. 

Secondo la lezione di Ignazio, alcuni pensieri sono percepiti come frutto di nostre disposizioni 

naturali e intenzioni e volontà: li abbiamo perché vogliamo averli. Altri si presentano come indipendenti 

dalla nostra volontà e originati da qualcosa di esterno.  

                                                           
3
 Cf. M. RUIZ JURADO, Il Discernimento spirituale. Teologia, storia, pratica, San Paolo, Cinisello Balsamo 1997, p. 

205-232; si veda anche A. GAGLIARDI, Sul discernimento degli spiriti, Edizioni ADP, Roma 2000. Per le fonti: I. DI 

LOYOLA, Esercizi spirituali, San Paolo, Cinisello Balsamo 2005. 



La spiritualità cristiana II: vie all’interiorità (2020-2021) 
Gli ES di Ignazio di Loyola: il discernimento degli spiriti - quarta unità 

 

3 
 

Questi ultimi sono attribuiti alle suggestioni di uno “spirito”, che può essere buono o cattivo, che 

influendo dall’esterno sull’anima, le procura, come vedremo, consolazione o desolazione.  

Nel linguaggio di Ignazio si utilizza anche la parola “mozione”, con la quale si intende ciò che si svolge 

nell’area emozionale-affettiva e che è stato sollecitato da una fattore esterno, così da muovere la 

volontà in una determinata direzione. 

Le mozioni, come vedremo, sono ridotte a due stati d’animo fondamentali, che diventano la chiave 

per decifrarle: consolazione e desolazione. 

Al di là dei termini utilizzati, l’esperienza ci mette di fronte ai fatto che dentro di noi albergano 

pensieri, emozioni e sentimenti che non abbiamo fatto niente per suscitare, che magari abbiamo 

difficoltà a “scacciare” e che ci spingono ad agire. Siamo rimandati all’esperienza di una alterità al nostro 

interno e di una passività nei suoi confronti, in quanto ne subiamo gli effetti. 

Restando all’interno del lessico tradizionale, il discernimento degli spiriti si propone di identificarne 

l’origine a partire dalla direzione verso cui ci indirizzano, distinguendo le mozioni dello "spirito buono” 

(che riconduciamo a Dio) da quelle del “nemico dell’umana”. Se il Concilio Vaticano II insegna che la 

coscienza è il luogo in cui sentiamo la voce di Dio, questo non vuol dire che da Lui provengono tutti i 

nostri movimenti interiori. Per questo abbiamo bisogno di discernerli, per poter decidere se seguirne 

l’impulso o resistervi. 

Vi si aggiungono infine le regole per il cibo [ES 210-217], per la distribuzione delle elemosine [ES 337-

344], le regole per identificare gli scrupoli [ES 345-351] e infine per regole per sentire con la Chiesa [ES 

352-370]. 

 

2.2.  Le regole sul discernimento degli spiriti 

 

Per aiutare il discernimento degli spiriti, Ignazio offre le sue regole distribuite in due serie: la prima 

[ES. 313-327]: «Regole per avvertire e conoscere in qualche modo i vari movimenti che avvengono 

nell’anima»; la seconda [ES. 328-336]: «Regole utili allo stesso scopo, attraverso un maggiore 

discernimento degli spiriti».  

La prima batteria di regole è come un’introduzione al discernimento e serve, in generale, perché la 

persona cominci a distinguere alcuni movimenti dagli altri e sappia come comportarsi «per trattenere i 

buoni» (ES 313) e per respingere i cattivi. Sono le regole per coloro che si applicano alla purificazione di 

se stessi dal peccato. Quando Ignazio afferma che queste regole della prima serie sono più adatte per 

l’esercitante che si trova nella prima settimana di Esercizi, allude a un livello spirituale piuttosto che a 

una determinazione cronologica.  

Le regole della seconda serie sono rivolte a chi compie gli esercizi della seconda settimana, sono 

considerate più adatte a quelli che hanno già superato la via purgativa e sono comunemente tentati 

«sotto parvenza di bene». Sono regole per chi si prepara all’elezione. Per questo motivo potrebbero 

recare più danno che profitto, se fossero date a coloro che sono ancora tentati «grossolanamente e 

apertamente. 

 

2.2.1. Regole della prima serie4 

 

                                                           
4
 Per questa sezione di commento alle regole si veda altresì S. FAUSTI, Occasione o tentazione. Scuola pratica per 

discernere e decidere, Ancora, Milano 1997, 69-135. 



La spiritualità cristiana II: vie all’interiorità (2020-2021) 
Gli ES di Ignazio di Loyola: il discernimento degli spiriti - quarta unità 

 

4 
 

Il punto di riferimento scelto da sant’lgnazio per scoprire il significato positivo o negativo con cui si 

presenteranno le ispirazioni o mozioni al soggetto che le sperimenta è l’orientamento globale 

dominante nella persona al momento dell’esperienza. Dove si trova la persona in quel momento? 

 

 

Premessa. “Le regole servono per avvertire e conoscere in qualche modo i vari moti del cuore: per 

trattenere quelli buoni e per respingere quelli cattivi” (ES 313). 

 

Ciò significa distinguere ciò che porta al bene da ciò che porta al male, acconsentire al primo e 

custodirlo nel ricordo grato, dissentire dall’altro e respingerlo. 

Iniziamo ad accostare le 14 regole di questa prima serie, di cui la prima è quella sopra. 

 

PRIMA REGOLA: “Quando vai di male in peggio (ossia nei punti dove sei in modo serio schiavo del male, 

ndr), il messaggero cattivo di solito ti propone piaceri apparenti facendoti immaginare piaceri e 

godimenti, perché tu persista e cresca nella tua schiavitù. Invece il messaggero buono adotta il 

metodo opposto: ti punge e rimorde la coscienza, per farti comprendere il tuo errore” (ES 314). 

 

QUANDO VAI DI MALE IN PEGGIO.  

Quando la persona è ancora attaccata ai suoi egoismi e piaceri carnali, il maligno aumenterà e 

stimolerà in quella direzione l’attrattiva delle passioni del soggetto: proporrà piaceri apparenti, la gioia 

di godimenti sensuali immaginati; metterà difficoltà per non farli abbandonare. Così cercherà di 

mantenere gli uomini nei loro vizi e peccati. Invece lo spirito buono opera in senso contrario: sarà 

percepito come pungolo e rimorso della coscienza che si basa sui principi morali della sana ragione 

(regola prima - ES 314). 

Qualche annotazione: 

 negli spazi del tuo cuore dove ti lasci dominare in modo non-libero dai tuoi istinti, schiavo del 

«mi piace, non mi piace», se non cerchi di uscire dal tuo egoismo, se sei chiuso in te stesso 

senza interesse per gli altri e per l’Altro, in una parola, quando “vai di male in peggio”… 

– il Nemico cerca di adescarti parlando con il piacere. Ma è apparente, perché esiste più 

nell’immaginazione che nella realizzazione; cessa comunque dopo l’azione, lasciandoti più 

vuoto e affamato di prima: è come le Sirene di Ulisse, che seducono e fanno naufragare. Il 

male dunque cerca sempre di apparire bene, ma non ci riesce del tutto. Alla fine si rivela 

menzognero: non mantiene ciò che promette e lascia un’insoddisfazione che non 

diminuisce, anzi cresce, ancor di più quando cerchi con affanno di rimuoverla o di colmarla 

con altra ricerca di piacere illusorio; 

– in questa situazione Dio invece parla con il rimorso, che è un dispiacere o disagio interiore, 

presagio della sofferenza che ti stai procurando con le tue stesse mani e dalla quale vuole 

distoglierti. 

Quindi, quando fai il male, il linguaggio del piacere apparente è dal Nemico, quello del 

dispiacere da Dio: il primo ti vuoi impantanare del tutto, il secondo tirar fuori. 

 Il Nemico dunque, è un comunicatore seducente: rende appetibile il suo veleno falsificando la 

realtà, facendola apparire il contrario di quella che è: il male deve apparire bene e il bene 

male; 

 giova molto imparare a distinguere il piacere e la felicità: 

– il piacere è soddisfazione dei propri bisogni – oltre quelli del corpo, ci sono anche quelli 

della mente e del cuore! –, prescindendo dalla relazione con gli altri e soprattutto con Dio. 



La spiritualità cristiana II: vie all’interiorità (2020-2021) 
Gli ES di Ignazio di Loyola: il discernimento degli spiriti - quarta unità 

 

5 
 

Esso ha sempre l’apparenza di un bene appetibile ai sensi (= emozione), ma non sempre è 

bene per l’intera tua persona; 

– la felicità è la soddisfazione che viene da una relazione: è apertura, amore verso gli altri, 

soprattutto verso l’Altro. Nessun piacere appaga l’uomo, perché è fatto per amare. Non 

fare quindi una cosa solo perché ti dà piacere immediato. 

Quando piacere e felicità coincideranno, allora sarà “bello”: il bene piacerà e anche il piacere 

sarà bene, non apparenza. Questo accadrà nella misura in cui vivrai ogni cosa “in Dio”, nella 

fede e nel suo Amore… accadrà in modo pieno soltanto nella Vita Eterna, nella totale 

comunione con Dio, con se stessi e con i fratelli… in Lui. 

 Il piacere cercato in sé, al di fuori di una relazione positiva, crea frustrazione, assuefazione, 

dipendenza e alla fine meccanismi “autistici” (tutto viene vissuto come una sorta di droga); 

 per capire se ciò che ti attira è bello o brutto, dolce o amaro, bene o male, canto delle Sirene o 

di Orfeo, vedi sempre il “dopo”, anche dall’esperienza altrui, oltre che dalla tua: se dà gioia 

anche dopo, è da Dio; se dà rimorso, è dal Nemico. Il bene lo paghi subito, ma meno di quello 

che pare; il male lo paghi dopo e ben più di quanto supponi; 

 distingui bene tra colpa e rimorso: 

– i sensi di colpa che hai perché non sei quello che vorresti o dovresti essere o non hai fatto 

come avresti voluto, sono bloccanti e mortiferi. Tacitali, se puoi, o fatti aiutare, se 

necessario: sicuramente vengono dal Nemico, che vuole inchiodarti – come “accusatore” 

(cf. Ap 12,10) – fissandoti sui tuoi peccati, perché tu ne rimanga prigioniero; 

– il rimorso invece che hai per il male fatto ti distingue dall’animale. Non tacitarlo, ma 

ascoltalo. È stimolante e salutifero: è tristezza che viene da Dio e porta alla vita, a 

differenza della depressione che il nemico tenta di inocularti per rinchiuderti nel tuo 

bozzolo di morte! 

 

SECONDA REGOLA: «Quando ti impegni per uscire dal male e cerchi il bene (ossia nei punti dove stai 

cominciando a staccarti dal male, ndr), è proprio del messaggero cattivo bloccarti con rimorsi, 

tristezze, impedimenti, turbamenti immotivati che paiono motivatissimi, perché tu non vada avanti. 

È proprio invece del messaggero buono darti coraggio, forza, consolazioni, lacrime, ispirazioni e pace, 

rendendoti facili le cose e togliendoti ogni impedimento, perché tu vada avanti» (ES n. 315). 

QUANDO TI IMPEGNI  PER USCIRE DAL MALE E CERCHI IL BENE.  

Quando la persona si è allontanata dal vizio e procede di bene in meglio, anche se ancora non ha 

acquisito l’abitudine della virtù, è proprio del maligno ingrandire la difficoltà del comportamento 

virtuoso, suscitando fantasie irreali, perché sembri impossibile il cammino del bene e interminabile il 

tempo necessario per percorrerlo: «Rimordere, rattristare, creare impedimenti, turbando con false 

ragioni affinché non si vada avanti» (regola 2), invece lo spirito buono, allorché trova in queste persone 

un’incipiente sintonia con la virtù e poiché hanno cominciato a gustare la gioia che comporta il sentirsi 

liberati dalla schiavitù del peccato, dà loro consolazioni e lacrime di devozione, suscita le energie del 

bene e gli impulsi pacificatori della coscienza; giacché desidera aumentare la loro sintonia con Dio, 

facilita il cammino del bene e del superamento delle difficoltà con la fiducia nell’aiuto divino (regola 

seconda - ES 315). 

Alcune sottolineature: 

 quando ti impegni per uscire dal male e cerchi il bene, come parla il nemico e come parla Dio? 

Osserviamo che: 



La spiritualità cristiana II: vie all’interiorità (2020-2021) 
Gli ES di Ignazio di Loyola: il discernimento degli spiriti - quarta unità 

 

6 
 

– il Nemico ti parla con sentimenti negativi, che ti impediscono di andare avanti, 

disturbandoti in ogni modo; 

– Dio, al contrario, ti parla con sentimenti buoni e positivi, per farti andare avanti, aiutandoti 

in ogni modo; 

 il Nemico, che prima ti faceva apparire bene il male per invogliarti, ora ti fa apparire male il 

bene, per distoglierti. E ti tenta con mille ragioni, false o vere: sensi di colpa e scrupoli presi per 

giusti rimorsi, tristezze e incertezze, turbamenti e angustie, sfiducie e scoraggiamenti; così il 

bene pare difficile, anzi impossibile! Avverti il male che hai fatto o subito come impedimento 

insormontabile a cambiare. Dio, al contrario, che prima ti distoglieva dal male col rimorso, ora 

ti invoglia al bene con la sua consolazione: ti da coraggio e gioia, forza e lucidità, pace e fiducia 

- tutto è possibile e facile! -. Anche il peso del male, fatto o subito, non è più un muro 

insormontabile, ma una spinta a uscire verso la libertà; 

 

 se nel male il Nemico ti incoraggia e Dio ti scoraggia, nel bene il Nemico ti scoraggia e Dio ti 

incoraggia. È naturale che sia così: cambiando tu campo, il tuo alleato diventa tuo avversario e 

viceversa. Non meravigliarti quindi se il nemico ti lasciava in pace quando lo servivi da buon 

suddito, mentre ti combatte ora che vuoi riprenderti la tua libertà. 

 

Note sulla tentazione: 

 sappi che la tentazione non è peccato: è per sé occasione di crescita, non di caduta. Anche 

Gesù fu tentato dopo la scelta del battesimo… ma hai da imparare a “rimanere agganciato a 

Lui”; 

 essa comincia a farsi sentire in tutta la sua aggressività quando scegli di fare il bene, non 

prima: «Figlio, se ti presenti per servire il Signore, preparati alla tentazione» (Sir 2, 1). Se la 

senti, sii contento e coraggioso: stai davvero lottando contro il male; 

 la prima tentazione, tipica per chi inizia, è questa: «Io non ce la faccio. Non è per me! Come 

farò ad andare avanti così?». Il nemico rattrista e appesantisce il cuore con difficoltà 

immaginarie, per distogliere dal buon proposito. Antonio il Grande, non appena decise a 

diciotto anni di seguire la chiamata del Signore, pensò: «Noi giovani non siamo forti come quelli 

di una volta». La cosa avvenne più di diciassette secoli fa: nulla di nuovo sotto il sole! Difatti 

durò nel deserto solo per circa novant'anni... e poi, dopo una vita serena, morì! Ignazio di 

Loyola, all’inizio della sua conversione, si terrorizzò all’idea di come avrebbe potuto 

perseverare in questa nuova vita fino a settant’anni. E difatti morì prima, dopo un’esistenza 

tutta nella consolazione e nella pace! 

 tipico della tentazione è il colore della falsità. Il Nemico, «menzognero e padre della 

menzogna» (Gv 8,44), è specialista in illusioni positive e negative, per attirare al male e 

distogliere dal bene. Dio, al contrario, chiama le cose col loro nome: il male come tenebra e 

tristezza, il bene come luce e gioia. Come vedi, i due spiriti contrari desiderano in te l’uno 

contro l’altro, così che non fai mai senza lotta ciò che vorresti (cf Gal 5,17): la vita è conflittuale, 

come dice Paolo in Rm 7, 14 ss. Se vuoi il male, il Signore col rimorso ti dissuade proprio da ciò 

che il Nemico ti facilita con l’adescamento del piacere immediato. Se vuoi il bene, il Nemico ti 

rende difficile con la sfiducia ciò che il Signore ti facilita con la consolazione; 

 la tentazione agisce facendoti fissare la difficoltà, per incantarti e immobilizzarti. E’ tipico del 

male infatti fare il possibile per pietrificare il cuore dell’uomo nella paura; 

 i due spiriti li distingui sempre bene dal risultato: uno ti impedisce e l’altro ti fa andare avanti 

nel cammino della libertà: 



La spiritualità cristiana II: vie all’interiorità (2020-2021) 
Gli ES di Ignazio di Loyola: il discernimento degli spiriti - quarta unità 

 

7 
 

– ogni pensiero di sfiducia, oscurità e tristezza, che ti impedisce di andare avanti nel bene, è 

da respingere: è dal Nemico. Egli ha facilmente buon gioco, perché istintivamente siamo 

più sensibili al male che al bene. Devi imparare a «renderti insensibile alla tua sensibilità», 

a non dipendere troppo dalle tue sensazioni, umori e paturnie; 

– qualche volta il nemico ti blocca con l’atteggiamento “critico”: ti sembra di essere buono e 

intelligente perché individui subito e ovunque il male, in te e negli altri. Ma così diventi 

solo un po’ acido e malevolo. In realtà vedere il bene esige molto più acume e rende ben 

disposti e propositivi. Vedrai che, oltre la sensibilità al male che più appariscente, c’è, in 

profondità, anche una consonanza al bene, che dà grande calma e coraggio. Impara ad 

avvertirla e a coltivarla. Ogni pensiero di fiducia e speranza, di gioia del cuore e luce della 

mente, di pace e forza, che ti facilita il cammino, ridimensiona gli ostacoli e ti fa andare 

avanti nel bene, tutto questo è da accogliere: è da Dio. Guarda a lui, alla sua promessa e ai 

buoni sentimenti con i quali ti attira a sé. Camminerai con scioltezza. 

 

LE DUE MOZIONI FONDAMENTALI: CONSOLAZIONE E DESOLAZIONE SPIRITUALE 

 

Esaminato globalmente il panorama, si può dire che sono due i movimenti fondamentali che possono 

riassumere in sé le opposte alternanze attraverso cui passa l’anima nella vita spirituale: la consolazione 

e la desolazione. Teniamo conto che si tratta di vita spirituale, non di semplice vita psichica umana, di 

vita razionale o intellettuale. Pertanto, la consolazione e la desolazione di cui trattiamo non si devono 

confondere con semplice euforia, cenestesi positiva, umore buono o cattivo, tristezza naturale, 

pessimismo ecc., mere conseguenze del cattivo tempo o di una cattiva digestione, di una notizia, un 

successo o un fallimento ecc. Questi sentimenti umani possono mescolarsi o no alla consolazione o alla 

desolazione; ma non portano l'esperienza sul piano spirituale, se non interviene anche il livello delle 

virtù teologali (fede, speranza, carità) della relazione soprannaturale con Dio. 

 

LA CONSOLAZIONE SPIRITUALE 

 

TERZA REGOLA «Quando ti impegni per uscire dal male e cerchi il bene, Dio ti parla con la CONSOLAZIONE 

SPIRITUALE. Questa è di tre tipi: il primo quando sorge in te qualche movimento intimo che ti infiamma 

d’amore per il Signore, e ami in lui e per lui ogni creatura, oppure versi lacrime che ti spingono ad amare 

il Signore e servire i fratelli o a detestare i tuoi peccati; il secondo quando c’è in te crescita di speranza, 

di fede e di carità; il terzo quando c’è in te ogni tipo di intima letizia che ti sollecita e attrae verso le cose 

spirituali, verso l’amore di Dio e il servizio del prossimo, con serenità e pace del cuore» (ES 316). 

 

Quando vuoi uscire dal male che fai Dio ti parla con la consolazione. 

I caratteri che si ripetono nelle descrizioni di Ignazio sono: calore, fervore interiore, amore per tutte 

le cose in relazione a Dio, attrazione verso Dio e le sue cose, gioia spirituale, lacrime. La consolazione 

non solo da gioia interiore, ma pacifica e rasserena l’anima nel suo Creatore e Signore. Perciò a volte 

viene aggiunto: toglie ogni turbamento dall’anima, con essa «non c’è carico tanto più grande che non 

appaia leggero né penitenza né altra pena si grande che non sia dolcissima».  

La sua parola è azione e la sua azione è consolare, cioè “stare-con-chi-è-solo”, procurando quei 

sentimenti che prova chi è in una compagnia desiderata, dalla quale si sente amato. Lui è l’Emmanuele, il 

“Dio-con-noi”. E noi siamo sempre soli senza di lui: niente può colmare il vuoto di chi è capace di Dio, se 



La spiritualità cristiana II: vie all’interiorità (2020-2021) 
Gli ES di Ignazio di Loyola: il discernimento degli spiriti - quarta unità 

 

8 
 

non Dio stesso. Egli è la sola compagnia che vince la tua solitudine, la relazione d’amore che ti fa 

esistere, la fiducia che ti fa respirare e sviluppa le tue potenzialità. 

 

Volendo fate una specie di riassunto, il santo afferma che chiama consolazione «ogni aumento di 

speranza, di fede e di carità e ogni tipo di intima letizia che sollecita e attrae alle cose celesti e alla 

salvezza della propria anima» (regola 3). Indica, pertanto, un vettore di crescita della vita interiore 

soprannaturale nelle virtù infuse, che si sperimenta come attrazione ed elevazione dello spirito verso 

Dio («cose celesti e salvezza dell’anima»), aureolato con il riflesso affettivo di gioia interiore e pace 

profonda, accentrata l'anima e assicuratane la fiducia nel suo Creatore e Signore. 

Teologicamente diremmo che la consolazione è una grazia attuale, attraverso la quale diventano 

esperienza psicologica nell’uomo gli effetti beatificanti dell’attrazione di Dio nella sua creatura e della 

sua azione in essa.  

I pensieri o ispirazioni che vengono: se consideriamo la definizione data in precedenza, osserviamo 

che in essa non entrano necessariamente ispirazioni o pensieri specifici, qualche illustrazione di misteri 

determinati o inclinazione per qualche proposito o azione concreta che dobbiamo realizzare. Ma non 

sono neanche esclusi. lgnazio presuppone che tali pensieri o inclinazioni possono esistere nella stessa 

consolazione o come sue conseguenze. Considera la consolazione una lezione data da Dio, che 

dobbiamo sapere capire per trarne vantaggio. In essa l’anima riceve l’orientamento in una direzione o 

nell’altra, per una operazione o l’altra. Questo orientamento concreto deve essere in sintonia con il 

contenuto espresso nel decalogo e nelle disposizioni dell’autorità legittima, perché volendo Dio 

l’obbedienza, è il suo Spirito che ci muove a essa e lo Spirito divino non può contraddire se stesso, come 

accadrebbe se ci chiedesse una cosa attraverso un altro canale. 

Avvertiamo sin da ora che ciò che qui abbiamo spiegato sulla consolazione si applica a qualsiasi 

consolazione autentica, alla consolazione in quanto tale, sia con causa previa che senza. Converrà 

tenerne conto quando lgnazio indicherà diligentemente queste due specie di consolazione. 

 

LA DESOLAZIONE SPIRITUALE 

 

QUARTA REGOLA: “Quando ti impegni per uscire dal male e cerchi il bene, il messaggero cattivo ti dà 

desolazione spirituale. Essa è il contrario della consolazione: è oscurità, turbamento, inclinazione a cose 

basse e terrene, inquietudine dovuta a vari tipi di agitazione, tentazioni, sfiducia, mancanza di speranza 

e amore, pigrizia, svogliatezza, tristezza e senso di lontananza del Signore. Infatti, come la consolazione 

è contraria alla desolazione, così i pensieri che nascono dalla consolazione sono opposti a quelli che 

nascono dalla desolazione” (ES n. 317). 

 

Quando ti impegni per uscire dal male e cerchi il bene, “come parla il nemico?” Anche in riferimento 

alle regole precedenti, di cui la quarta è ulteriore sviluppo, si capisce che il linguaggio base del nemico è 

opposto a quello di Dio: il nemico parla con la desolazione. 

Conosciamo tutti la desolazione meglio della consolazione, anche perché il male è più percepibile del 

bene: senti più una puntura di spillo che il benessere di tutto il corpo. Essa fa parte dell’esperienza 

quotidiana, con o senza colpa tua, come rimorso o come afflizione: è il luogo tipico della tentazione, 

propria di chi lotta contro il male. Se quando cerchi il male il nemico ti alletta col piacere apparente, 

quando vuoi uscire dalla schiavitù ti ostacola con la desolazione, dispiacere apparente. Il pericolo è 

fermarti a dialogare con essa, fino a cadere sempre più nell’angoscia, in un “inferno” che è assenza di 



La spiritualità cristiana II: vie all’interiorità (2020-2021) 
Gli ES di Ignazio di Loyola: il discernimento degli spiriti - quarta unità 

 

9 
 

quanto desideri e presenza di quanto temi. Se nella consolazione senti “movimento intimo” e “fuoco”, 

qui avverti “blocco” e “oscurità”: sei infelice, fermo, in una vita invivibile. 

I caratteri con cui è descritta la desolazione sono: è il contrario della consolazione, è oscurità, 

tristezza, turbamento dell’anima che si sente incline «alle cose basse e terrene» (regola quarta), come 

senza speranza e senza amore per le cose celesti e spirituali, come priva di fiducia, e come separata dal 

suo Creatore e Signore. E si aggiunge che, a volte, l’anima sperimenta aridità, o tentazione, o tiepidezza 

o pigrizia. La mente vaga per le cose basse invece di sentirsi elevata. L’anima si sente vessata: sente di 

non poter pregare con devozione, né parlare o anche sentir parlare di Dio con sapore e gusto interiore, 

come incentrata su se stessa e sulla propria fiacchezza. Non è che tutte le caratteristiche descritte 

entrino in ogni caso di desolazione. In alcuni predominano certe, in altri altre. 

Quando ciò che si sente è aridità o disgusto per la preghiera, potrebbe essere dovuto al mancato 

adeguamento della forma di preghiera personale allo stato dell’anima. In questo caso, non si tratta di 

vera desolazione, perché non si sente disaffezione e disgusto per le cose divine, neanche come 

impossibilità di sintonizzarsi con esse e attrazione per quelle basse, poiché questa aridità nella 

preghiera, dovuta al modo di farla, è accompagnata da un grande desiderio e sete di Dio, grande 

devozione per il suo servizio e disaffezione e disgusto per le cose del mondo e per i piaceri terreni. Per il 

resto, non si esclude che in qualsiasi stadio della vita spirituale possa anche sperimentarsi 

occasionalmente la completa aridità, la tentazione o il disgusto delle cose spirituali e come un’asenza di 

Dio. Allora c’è vera desolazione. 

I pensieri che vengono: di solito nella desolazione sono neri, per chiudere l’uomo nei suoi limiti e 

nelle sue deboli forze, per sprofondarlo sempre di più nella sua miseria e sfiducia, finché arriva a sentirsi 

come se fosse dimenticato da Dio.  

Dal punto di vista teologico diremmo che la desolazione è uno stato d’animo in cui l’anima 

sperimenta psicologicamente gli effetti di infelicità e turbamento propri del suo attuale decentramento 

affettivo (anche quando non fosse volontario) da Dio, con le tendenze che la allontanano da Lui. 

I pensieri che nascono dalla desolazione sono opposti a quelli che nascono dalla consolazione (regola 

4). Nella desolazione ci guida e ci consiglia di più lo spirito cattivo (regola 5). Questi procura di portare 

pensieri di sfiducia e di concentrare la persona sulla sua miseria, fino a condurla, se potesse, alla 

disperazione. 

Però la desolazione è una lezione che, secondo lgnazio, il Signore «permette». Il Signore lascia l’uomo 

«nella prova affidato alle sue forze naturali, perché resista alle molte agitazioni e tentazioni del nemico» 

(regola 7). Conviene imparare come poter capire questa lezione e trarne profitto. 

 

COMPORTAMENTO CHE SI DEVE OSSERVARE NELLA DESOLAZIONE 

 

a) non fare mai cambiamenti 

QUINTA REGOLA: “Quando sei desolato, non fare mai mutamenti. Resta saldo nei propositi che avevi il 

giorno precedente a tale desolazione, o nella decisione in cui eri nella precedente consolazione. Infatti, 

mentre in questa ti guida di più lo spirito buono, nella desolazione ti guida quello cattivo, con i consigli 

del quale non puoi imbroccare nessuna strada giusta” (ES n. 318). 

 

Proprio perché in tempo di desolazione «ci guida e ci consiglia di più» lo spirito cattivo, «con i consigli 

del quale non possiamo imbroccare nessuna strada giusta» (reg. 5), la prima norma che il desolato deve 

rispettare a ogni costo è «non si facciano mai mutamenti» per il momento; «ma si resti saldi e costanti 

nei propositi e nelle decisioni che si avevano il giorno precedente a tale desolazione o nella decisione 



La spiritualità cristiana II: vie all’interiorità (2020-2021) 
Gli ES di Ignazio di Loyola: il discernimento degli spiriti - quarta unità 

 

10 
 

che si aveva nella precedente consolazione». Anche umanamente è una regola di prudenza non insistere 

nel continuare a camminare a caso, quando tutto è buio o si è smarrita la strada. 

 

b) reagire in senso contrario 

SESTA REGOLA: “Se nella desolazione non devi cambiare i primi propositi, ti gioverà molto reagire contro 

di essa, restando per esempio più tempo nella preghiera e nella meditazione…, facendo, secondo che 

sarà meglio, qualche tipo di rinuncia volontaria” (ES n. 319). 

 

Anzi, gli viene chiesto di reagire contro la desolazione. Dato che normalmente la desolazione rende 

inclini alla tiepidezza e alla pigrizia, ad abbreviare o ad abbandonare (totalmente o in parte) la preghiera 

e gli esercizi di penitenza, la prima reazione consisterà nel restare «più tempo nella preghiera e nella 

meditazione, allungando gli esami e protraendo, secondo che sarà meglio, qualche tipo di penitenza». E 

la reazione dell’umile, il quale sa che solo in Dio può trovare ogni suo rimedio, e dell’uomo prudente che 

già deve sapere che nella desolazione «ci guida di più lo spirito cattivo» e, di conseguenza, deve fare il 

contrario del consiglio o della tendenza che gli viene da tale spirito. 

 

c) Aspettare con fiducia la consolazione 

OTTAVA REGOLA: “Quando sei desolato, cerca di rafforzarti nei sentimenti contrari a quelli che senti e 

pensa che presto sarai consolato” (ES n. 321). 

 

Nel frattempo, deve aspettare con pazienza la consolazione del Signore, quando Egli vorrà darla di 

nuovo, contro la disperazione a cui vuole condurlo il nemico (regola ottava). Nella desolazione svanisce 

la speranza fasulla, i nostri idoli da cui speravamo salvezza e nasce la speranza vera. E reagire anche 

contro la tendenza a chiudersi in se stesso e a prendere in considerazione solo la propria debolezza, 

stimolando il pensiero che lo apre alla forza e alla provvidenza divina: «Il Signore gli ha sottratto il suo 

grande fervore, l'intensità dell’amore e della grazia»“, però gli lascia la grazia sufficiente per resistere al 

nemico e ottenere con il suo aiuto «che gli resta sempre, sebbene non lo senta» (reg. 7) la salvezza. 

 

LE TRE CAUSE DELLA DESOLAZIONE 

 

In genere aiuterà, inoltre, tener presenti le possibili cause della desolazione, cioè come poterla 

interpretare. Mentre su un pendio di ghiaccio stai iniziando a scivolare, non è bene che ti metta a 

pensare perché stai cadendo. Innanzitutto fermati. È quanto dicono le regole precedenti. Dopo, con 

calma, puoi vedere quali sono le cause che ti hanno messo in pericolo, per saperti regolare in seguito. 

Prima ti ho detto cosa non fare e cosa fare, che pensare e che sperare nella desolazione: atteggiamenti 

pratici necessari per l’immediato, per evitare la caduta o rimediare ai danni. Ora è bene che ti dica come 

interpretare la desolazione. È il male che ti da tristezza e ti prova, non Dio. Lui per sé ti da gioia e ti 

approva; e non può tentare nessuno (cf Gc 1,13). Come con Giobbe, è sempre il nemico che affligge e 

tenta. Dio lo permette soltanto in vista di un bene maggiore. 
 

Le cause della desolazione possono essere tre: il male fatto da te, il male fatto a te e il male stesso 

del mondo che è in te come in tutti. Nel cammino della libertà ti scontri progressivamente con queste 

tre schiavitù sempre più profonde, che rappresentano rispettivamente i frutti, il tronco e le radici 

dell’albero del male. Il fine di questo scontro è sempre l’opportunità di un bene: la tua progressiva 

liberazione. La desolazione è da prendere come l’uscire e lo spurgarsi, la riparazione e la purificazione, 

l’espiazione e la vittoria dei tre livelli del male che è in ciascuno di noi. 



La spiritualità cristiana II: vie all’interiorità (2020-2021) 
Gli ES di Ignazio di Loyola: il discernimento degli spiriti - quarta unità 

 

11 
 

Vediamo ore le tre cause nel dettaglio. 

 

a) La prima causa che conviene tener presente, come possibile, è che la consolazione si sia 

allontanata da noi per mancanze nostre, perché siamo tiepidi, negligenti o pigri. Invece di fare 

quello che piace a Dio, fai quello che piace a te: segui le tue voglie, invece della sua volontà. È 

giusto, se tu lo abbandoni, che senta il suo abbandono. Non perché lui abbia abbandonato te, 

ma perché tu hai abbandonato lui. L’oscurità che senti è un richiamo alla luce, campanello 

d’allarme per un maggior impegno. Assumiti la tua responsabilità. 

Alcune sottolineature: 

- a volte è il rimorso (prima regola) che ti fa capire di volare troppo basso, al di sotto di te: stai 

buttando via la tua vita. Ti senti annoiato, spento, oscuro, triste, senza desideri, depresso, vuoto, 

angosciato, non appagato da nulla, estraneo a tutti e a tutto, anche a te stesso, proprio perché 

sei fatto per altro, per l’Altro. Quindi svegliati! 

- è una desolazione salutare, con la quale Dio vuoi toglierti dalla schiavitù del male che fai (anche 

per omissione), perché tu raggiunga la gioia per cui sei creato. Il cammino passa attraverso la 

pena, il disagio, la sofferenza, la vergogna e la confusione per tutto ciò che si è imposto a te in 

modo menzognero, con l’apparenza del piacere, della gioia, della bellezza e della bontà; 

- se riconosci il tuo male (chiamarlo per nome e chiedere perdono come in confessione), fai la 

cosa più sublime che l’uomo possa fare e che sempre è tentato di non fare. Non cercare di 

giustificarti, attribuendo la colpa agli altri, alle situazioni, agli imprevisti. Tu vinci il male nella 

misura in cui sei effettivamente capace di assumertene la responsabilità in prima persona. Perciò 

la raccomandazione d’insistere nell’esame, per quanto si può, sereno e umile. Esso può aiutare a 

identificare un richiamo di Dio, per mezzo della desolazione, a evitare distrazioni e mancanze 

concrete che danneggiano e mettono in pericolo la nostra vita spirituale. 
 

b) La seconda causa possibile e che si può passare a considerare, una volta scartata a sufficienza o 

rimediata la prima, è quella che è già stata suggerita precedentemente: il Signore ci ha lasciato 

in stato di prova. Vuole che meritiamo di più, compiendo il suo servizio con un amore più puro, 

distaccati dal diletto dei doni divini, «senza tanta elargizione di consolazione e grandi grazie» 

(reg. 9). Ed è, inoltre, una pedagogia divina perché esercitiamo sempre di più la virtù della 

pazienza e della speranza e perché apprendiamo essenzialmente l’umiltà, giacché 

sperimentiamo internamente che non è nelle nostre mani «avere devozione, amore intenso, 

lacrime. 

In entrambi i casi è necessario reagire contro la desolazione e i pensieri di sfiducia, tentazione o 

tiepidezza che ci vengono in essa, e fomentare la fiducia nel ritorno della consolazione, con la quale 

tornerà di nuovo a farsi sentire la presenza del Signore, che non abbandona nessuno al di là delle forze 

che gli dà per resistere nel tempo della prova. 
 

c) La terza causa non è né il male che hai fatto, né quello che hai subito; è piuttosto l’aria malsana 

che respiriamo tutti, il male del mondo: la non conoscenza di te e di Dio, del quale ognuno ha la 

sua quota-parte. Questa desolazione è ancor più dura, ma ancor più salutare della precedente. 

In essa affronti ed estingui la sorgente stessa del male, per giungere alla libertà piena che ti da la 

conoscenza della verità tua e di Dio.  
 

COME COMPORTASI NELLA CONSOLAZIONE 
 



La spiritualità cristiana II: vie all’interiorità (2020-2021) 
Gli ES di Ignazio di Loyola: il discernimento degli spiriti - quarta unità 

 

12 
 

DECIMA REGOLA: “Quando sei consolato pensa a come ti troverai nella desolazione che in seguito verrà e 

accumula nuove forze per allora (ES n. 323). 

 

Nella consolazione, che pensare? Invece di cullarti e crogiolarti in essa, pensa a che fare nella 

desolazione che di certo seguirà. La consolazione, e il ricordo di essa, ti serve per andare avanti anche 

nei momenti di oscurità. La fede stessa è ricordo di ciò che Dio ha fatto, che diventa chiarezza e forza 

interiore per leggere e reggere positivamente la realtà, alla luce della sua promessa. 

Non credere di essere già arrivato. 

 

UNDICESIMA REGOLA: “Se sei consolato pensa a umiliarti e a ridimensionarti, pensando al poco che vali 

nella desolazione, senza quella grazia o consolazione. Al contrario, se sei nella desolazione, pensa che, 

con la sua grazia, puoi resistere, prendendo forza dal Signore” (ES n. 324). 

 

Nella consolazione, che fare? Nella consolazione, invece di inorgoglirti, sii umile, pensando a come 

sei debole quando sei nella desolazione. E in questa sempre pensa che il Signore ti è vicino e ti aiuta. 

La consolazione sia, invece che pericolo di autocompiacimento mortale, occasione di umiltà: «Che 

cosa mai possiedi, che tu non abbia ricevuto? E se l’hai ricevuto, perché te ne vanti come se non l’avessi 

ricevuto?» (1Cor 4, 7). 

Ridimensionati – cioè, conosci le tue esatte dimensioni – pensando chi sei e cosa fai senza i suoi doni. 

La coscienza del tuo limite e del tuo niente è grande sapienza. È conoscenza vera di te, che sei come tutti 

gli altri, e di Dio, che tutto dona a te e agli altri. 

Il vuoto attira il pieno: l’umiltà ti svuota di te e attira in te Dio. Egli fa dell’umile il suo tempio, dimora 

della sua gloria (Is 57,15). Fino a quando non sei umile, non sei in grado di accogliere ciò che Dio ti vuol 

dare; e quello che lui ti dà, se inorgoglisci, è già perso, anzi è divenuto occasione di caduta. 

Per questo il Nemico ti tenta sempre di orgoglio nel bene e di depressione nel male, che è la stessa 

cosa. Quindi, se nella consolazione devi umiliarti e considerare il tuo nulla, nella desolazione non 

deprimerti e considera il tuo tutto: Dio, che riempie di se stesso il nulla tuo e di tutti. 

 

UNDICESIMA REGOLA: “Se sei consolato pensa a umiliarti e a ridimensionarti, pensando al poco che vali 

nella desolazione, senza quella grazia o consolazione. Al contrario, se sei nella desolazione, pensa che, 

con la sua grazia, puoi resistere, prendendo forza dal Signore” (ES n. 324). 

 

LE INSIDIE DEL NEMICO 

 

Lo stile del nemico non cambia, anche se a volte deve cambiare la sua strategia. Lo stile è la persona. 

E, nel caso di Satana, la Sacra Scrittura lo descrive come «padre della menzogna» (Gv 8,44), «principe di 

questo mondo» (Gv 12,31) e «delle tenebre», che si presenta minaccioso ostentando forza (1Pt 5,8: « 

come un eone ruggente»), quando in realtà è stato già vinto da Cristo (Lc 11,20-22; Gv 16,11); ma 

circuisce, assedia, tende lacci e insidie per perdere l’uomo (1Tm 3,7; 6,9; Ef 6,11). 

Inoltre avvertiamo che qui non si tratta necessariamente di «tempi abitualmente prolungati» o di 

«periodi di crisi». Si può trattare a volte di situazioni momentaneo o passeggere, di casi circostanziali, 

come prova l’esperienza personale. 

Sin dal principio della vita spirituale conviene che la persona conosca questo stile per non farsi 

ingannare dal nemico. A questo scopo Ignazio indirizza le regole 12-14 [Es 325-327]. 

 

 



La spiritualità cristiana II: vie all’interiorità (2020-2021) 
Gli ES di Ignazio di Loyola: il discernimento degli spiriti - quarta unità 

 

13 
 

1. Incutere paura 

DODICESIMA REGOLA: “Il Nemico sì comporta come la donna che diventa debole davanti alla forza e forte 

davanti alla dolcezza. Infatti, come è proprio della donna che litiga con qualche uomo perdersi d’animo 

e fuggire quando l’uomo le mostra il viso duro – mentre al contrario, se l’uomo comincia a fuggire e a 

perdersi d’animo, l’ira, la vendetta e la ferocia della donna sono molto grandi e smisurate –; così è 

proprio del Nemico indebolirsi, perdersi d’animo e indietreggiare con le tentazioni quando la persona 

che si esercita nelle cose spirituali si oppone con fermezza alle sue tentazioni, facendo in modo 

diametralmente opposto. Ma se, al contrario, la persona che si esercita comincia ad avere timore o a 

perdersi d’animo nel fronteggiare le tentazioni, non c’è sulla faccia della terra bestia più feroce del 

Nemico della natura umana che persegua con maggiore malizia il proprio dannato intento” (ES 325). 

 

La prima caratteristica della strategia del nemico, che Ignazio fa scoprire all’esercitante, è tipica del 

suo stile: mostrarsi con una potenza dominatrice che non ha, per far credere che è impossibile 

resistergli, che è più potente dell’anima che vuole guidare sulla strada tracciata con le sue imponenti 

suggestioni. Incutere paura. A questo deve corrispondere la reazione dell’anima avveduta, che non deve 

scoraggiarsi o avvilirsi davanti alla prepotenza del nemico, con energia e forte coraggio. 

 

2. Il suo mezzo è la menzogna 

TREDICESIMA REGOLA: “Ugualmente, il Nemico si comporta come un falso amante che non vuole venire 

scoperto: infatti, come l’uomo falso parla maliziosamente e adesca la figlia di un buon padre o la moglie 

di un buon marito, desiderando che le sue proposte restino segrete, mentre, al contrario, gli dispiace 

molto se la figlia scopre al padre o la moglie al marito le sue parole, perché comprende che non potrà più 

portare a compimento l’impresa cominciata; allo stesso modo, quando il Nemico ti suggerisce le sue 

astuzie e persuasioni, vuole che siano accolte e tenute in segreto: gli dispiace molto se tu le manifesti al 

tuo confessore o ad altra persona spirituale esperta, perché si rende conto di non poter portare avanti 

l’opera incominciata, dal momento che sono stati scoperti i suoi inganni” (ES 326). 

 

La seconda caratteristica, tipica di Satana, è che la sua ispirazione malvagia induce a nascondere 

quello che uno sente a chi potrebbe aiutarlo a fugare l’inganno contenuto nella sua tentazione. lgnazio, 

in questo caso, ricorre al paragone dell’uomo che vuole sedurre una donna. Farà in modo di persuaderla 

a non dire niente delle sue lusinghe né a suo marito, né a suo padre, che potrebbero svelare in tempo 

all’interessata le cattive intenzioni dell'uomo, o farebbero tutto il possibile per impedirgli di andare 

avanti con il suo progetto. 

L’insegnamento è chiaro e in consonanza con la tradizione dei padri del deserto e di tutta la 

tradizione spirituale cristiana: è necessario essere franco e trasparente davanti al padre spirituale, al 

maestro o all’aiuto competente, per non essere ingannati dalle seduzioni del nemico, per apprendere il 

discernimento dei suoi inganni e dei suoi perversi suggerimenti. La stessa esperienza dice che a volte 

basta soltanto aver manifestato la tentazione perché la sua forza scompaia. Basta solo aprirla alla luce, 

perché si scopra quello che è e smetta di avere importanza o potere di turbare. 

Attualmente esiste con maggior frequenza di prima la voglia di aprirsi e manifestare le proprie 

tentazioni o situazioni psichiche, con mancanza di pudore e di prudenza, a chiunque 

indiscriminatamente; a volte, con somma imprudenza e ignoranza, proprio a chi sarà danneggiato dal 

conoscere i nostri pensieri occulti o tentazioni, soprattutto se si riferiscono alla stessa persona a cui 

vengono comunicati. 

 

3. La sua astuzia: attaccarti sui punti deboli 



La spiritualità cristiana II: vie all’interiorità (2020-2021) 
Gli ES di Ignazio di Loyola: il discernimento degli spiriti - quarta unità 

 

14 
 

QUATTORDICESIMA REGOLA: “Similmente, il Nemico si comporta come un capo militare: dopo aver 

piantato la tenda di comando e osservato le postazioni o la posizione di un castello, lo attacca dalla 

parte più debole. Così il Nemico ti osserva da tutte le parti ed esamina tutte le tue virtù teologali, 

cardinali e morali, e ti attacca e cerca di prenderti dove ti trova più debole” (ES 327). 

 

La terza caratteristica dei comportamenti di Satana è quella di osservare come un buon stratega da 

che parte deve attaccare ognuno, riconoscendo per prima cosa i suoi punti deboli. Ignazio lascia trarre la 

conseguenza al lettore del suo testo: è necessario che vegli, particolarmente su quelle che sono le sue 

debolezze; conoscere i suoi punti deboli per rinforzarli, o rimediare a quelle debolezze. 

Anche qui il linguaggio preso dall’esperienza di Ignazio e dalle sue categorie mentali di gioventù ci 

ricorda il consiglio della Sacra Scrittura (1Pt 5,8-9), dove siamo prevenuti contro il nemico che si 

presenta in agguato (come chi gira intorno alla vittima per divorarla). E ci viene consigliato di resistergli 

con fermezza e premunirci con la vigilanza. 

 

2.2.2. Regole della seconda serie: quando vai di bene in meglio 

 

Le regole della seconda serie si suppone che preparino a un discernimento più sottile e profondo di 

quelle della prima serie. Per questo non conviene darle prima che l’esercitante cominci a essere tentato 

sotto apparenza di bene (regola 9-10). É il segnale che egli, nella sua evoluzione spirituale, è arrivato a 

darsi al Signore, senza paura delle difficoltà o degli schermi che possa comportare la sua generosa 

dedizione, superando vergogne, rispetti umani e altre resistenze della natura. Per questo il nemico trova 

la porta per entrare solo mascherandosi con l’apparenza di chi propone qualcosa di buono. 

Sono le regole di chi va di bene in meglio che, oltre per crescere nel capire e nell’amare Dio e il 

prossimo (via illuminativa e via unitiva), ti servono per compiere scelte concrete di vita e/o di lavoro. 

Mentre le regole della prima serie si basano sulla distinzione tra consolazione e desolazione, queste 

riguardano solo la consolazione, e in particolare la sua manifestazione sensibile: la gioia. 

Tuttavia la consolazione stessa può essere vera o ingannevole. Il nemico cerca di ingannare con la 

parvenza di bene chi non è riuscito a ingannare con il piacere apparente o a scoraggiare con la 

desolazione. È importante distinguere la consolazione di Dio da quella del nemico, che sembrano agire 

allo stesso modo. 

Attenzione che nel campo del bene il nemico provoca i danni maggiori. Per esempio il nemico sa 

guastare il bene mettendoci un pizzico di male, come l’orgoglio o la stupidità (una mosca morta può 

rovinare tutto il profumo). 

Per esempio quando fai il bene stai attento al modo con cui lo fai per vedere se è conforme allo 

Spirito del Signore, al modo con cui nasce (perfezionismo, migliorismo, una correzione fraterna, 

attivismo, … 

Insegna Antonio il grande che solo l’umiltà salva, per cui non prendere mai troppo sul serio te e i tuoi 

doni. Considera, invece, con venerazione e rispetto gli altri. 

Questa seconda serie di regole sono 8 e possono distribuirsi così: Regole 1 e 7: segni dello spirito 

buono e cattivo; Regole 3-6: per la consolazione con causa previa; Regole 2 e 8: per la consolazione 

senza causa previa. 

 

SEGNI DELLA SPIRITO BUONO E DI QUELLO CATTIVO [regole 1 e 7] 

 



La spiritualità cristiana II: vie all’interiorità (2020-2021) 
Gli ES di Ignazio di Loyola: il discernimento degli spiriti - quarta unità 

 

15 
 

PRIMA REGOLA: “È proprio di Dio e dei suoi angeli dare con le loro ispirazioni vera letizia e gioia 

spirituale, togliendo tutta la tristezza e l'agitazione che il demonio procura; è invece proprio di costui 

combattere contro questa letizia e consolazione spirituale, presentando false ragioni, cavilli e continue 

menzogne” (ES 329). 

 

SETTIMA REGOLA: “A coloro che procedono di bene in meglio, l'angelo buono si insinua nell'anima in 

modo dolce, delicato e soave, come una goccia d'acqua che entra in una spugna; al contrario, l'angelo 

cattivo si insinua in modo pungente, con strepito e agitazione, come quando la goccia d'acqua cade sulla 

pietra. Invece, in coloro che procedono di male in peggio, questi due spiriti si insinuano in modo 

opposto. La causa di questo è la disposizione dell'anima, contraria o simile a quegli angeli: infatti, 

quando è contraria, entrano con strepito e facendosi sentire; quando invece la disposizione è simile, 

l'angelo entra in silenzio, come in casa propria che gli è aperta.” (ES 335). 

 

Nel tipo di anime a cui si riferiscono queste regole c’è già una sintonia affettiva e tendenziale con la 

volontà di Dio, che è l’unica cosa che desiderano. La partecipazione alla natura divina, che è stata loro 

concessa con la grazia santificante, ha sviluppato in esse, con l’azione ripetuta delle loro potenze 

soprannaturali nell'esercizio della virtù e nella cooperazione con le grazie attuali, un senso di 

connaturalità per captare i movimenti e gli impulsi dello spirito buono. Questa sintonia fa si che la 

presenza e l'opera dello spirito buono si faccia sentire con effetti di pacifica soavità, dolcezza, felicità e 

gioia spirituale”, togliendo ogni turbamento che possa aver precedentemente indotto il nemico: «Come 

una goccia d'acqua che entra in una spugna; ,..in silenzio, come in casa propria e a porte aperte». 

Al contrario, la presenza e l’opera dello spirito cattivo non possono fare a meno di produrre 

dissonanza e inquietudine, poiché le sue insinuazioni e il suo stile non vanno d’accordo (anche se per un 

po' lo dissimula mascherandosi da angelo di luce, 2Cor 11,14) con la tendenza e l’orientamento affettivo 

più profondo e decisivo della persona: «Come quando la goccia d`acqua cade sulla pietra... con strepito 

e sensazioni percettibili» (Esercizi, n. 335). 

Invece, se cominciano ad andare di male in peggio, a raffreddarsi, a perdere spirito e a dissiparsi, 

cadono nella tiepidezza e, secondo l’interpretazione di A. Gagliardi, sono equiparabili, nel loro 

atteggiamento rispetto alla perfezione, ai cattivi nel loro atteggiamento verso la grazia. E cosi nel loro 

caso bisogna applicare le regole riguardo ai segni che lasciano gli spiriti”. In essi non trovano consonanza 

né sintonia i suggerimenti o i segnali dello spirito buono che tende alla perfezione e, di conseguenza, 

produrranno disgusto, inquietudine, turbamento della loro falsa pace. Mentre quelli dello spirito cattivo 

entreranno in sintonia con la posizione spirituale che hanno queste persone e tenderanno a lasciarle 

tranquille nella loro falsa pace, nata dalla tiepidezza, e a consolidarli nella loro direzione deviata. 

Un'osservazione che può servire come norma è quella della regola 1: «E proprio di Dio e dei suoi 

angeli dare con le loro mozioni vera letizia e godimento spirituale [non falsa pace e soddisfazione delle 

tendenze della “carne"], togliendo qualsiasi tristezza e turbamento inoculati dal nemico», perché l’anima 

continui ad andare avanti, senza ostacoli che la trattengono, con gioia e generosità, progredendo 

sempre nel servizio divino.  

Invece è proprio dello spirito cattivo combattere contro tale letizia e consolazione spirituale, 

adducendo ragioni speciose, sofismi e continua falsità, poiché così, se non condurla al male 

direttamente, almeno la frana nella sua marcia generosa, la fa preoccupare di se stessa e a volte la 

rende triste, sgradevole, la strada della virtù per persuaderla a rinunciare allo sforzo dell’impegno a 

allontanarla dal bene. 

 



La spiritualità cristiana II: vie all’interiorità (2020-2021) 
Gli ES di Ignazio di Loyola: il discernimento degli spiriti - quarta unità 

 

16 
 

CONSOLAZIONE SENZA CAUSA PREVIA [regole 2 e 8] 

 

SECONDA REGOLA: “Solo Dio nostro Signore può dare all'anima una consolazione senza una causa 

precedente; infatti è proprio del Creatore entrare nell'anima, uscire, agire in essa, attirandola tutta 

all'amore della sua divina Maestà. Dicendo senza una causa, si intende senza che l'anima senta o 

conosca in precedenza alcun oggetto, da cui possa venire quella consolazione mediante i propri atti 

dell'intelletto e della volontà” (ES 330). 

 

     Questa regola dice che solo Dio può parlare direttamente al tuo cuore, senza nessuna mediazione di 

alcuni tipo. Se è proprio di Dio dare gioia e forza che resistono a ogni prova, è proprio e solo di Dio dare 

gioia anche senza alcuna causa specifica che la produca. Lui è più intimo a te stesso di te stesso, e può 

manifestarsi come vuole, dandoti all’improvviso amore, attrazione e slancio interiore verso di lui, con 

pace, gioia e forza, senza che tu abbia fatto nulla per produrre o meritare questo. 

 

OTTAVA REGOLA: “Quando la consolazione è senza una causa, in essa non c'è inganno, perché, come si è 

detto [330], proviene da Dio nostro Signore; tuttavia la persona spirituale, a cui Dio dà questa 

consolazione, deve considerare e distinguere con molta cura e attenzione il tempo proprio di questa 

consolazione da quello successivo, nel quale l'anima rimane fervorosa e favorita dal dono e dalle 

risonanze della consolazione passata. Spesso infatti, in questo secondo tempo, sia con un proprio 

ragionamento, cioè con associazioni e deduzioni di concetti e di giudizi, sia per l'azione dello spirito 

buono o di quello cattivo, la persona formula propositi o pensieri che non sono ispirati direttamente da 

Dio nostro Signore; perciò bisogna esaminarli molto accuratamente, prima di dar loro pieno credito e di 

metterli in atto” (ES 336). 

 

Questa regola ci ricorda che le ispirazione del Signore più pure possono combinarsi con altre, che 

sono a loro volta buone e cattive. Bisogna che ti distingua bene tra l’ispirazione del Signore e il momento 

che segue (il tempo che viene dopo), dove tu comincia ad agire, sotto la guida sia del tuo io sia dello 

spirito buono o cattivo. 

 

CONSOLAZIONE CON CAUSA PREVIA [regole 3 - 6] 

 

TERZA REGOLA: “Sia l'angelo buono sia quello cattivo possono consolare l'anima con una causa, ma per 

fini opposti: l'angelo buono per il bene dell'anima, perché cresca e proceda di bene in meglio; l'angelo 

cattivo, al contrario, per attirarla ancor più al suo dannato disegno e alla sua malizia” (ES 331). 

 

Queste regole ci ricordano che oltre al messaggero buono, anche quello cattivo può dar gioia con causa. 

 

QUARTA REGOLA: “È proprio dell'angelo cattivo, che si trasforma in angelo di luce, entrare con il punto di 

vista dell'anima fedele e uscire con il suo: suggerisce, cioè, pensieri buoni e santi, conformi a quell'anima 

retta, poi a poco a poco cerca di uscirne attirando l'anima ai suoi inganni occulti e ai suoi perversi 

disegni” (ES 332). 

 

Con chi cerca di progredire con zelo, il nemico si traveste da angelo di luce, per poterlo fuorviare. 

 



La spiritualità cristiana II: vie all’interiorità (2020-2021) 
Gli ES di Ignazio di Loyola: il discernimento degli spiriti - quarta unità 

 

17 
 

QUINTA REGOLA: “Dobbiamo fare molta attenzione al corso dei nostri pensieri. Se nei pensieri tutto è 

buono il principio, il mezzo e la fine e se tutto è orientato verso il bene, questo è un segno dell'angelo 

buono. Può darsi invece che nel corso dei pensieri si presenti qualche cosa cattiva o distrattiva o meno 

buona di quella che l'anima prima si era proposta di fare, oppure qualche cosa che indebolisce l'anima, la 

rende inquieta, la mette in agitazione e le toglie la pace, la tranquillità e la calma che aveva prima: 

questo allora è un chiaro segno che quei pensieri provengono dallo spirito cattivo, nemico del nostro 

bene e della nostra salvezza eterna.” (ES 333). 

 

Questa regola specifica la precedente e dice due cose complementari: l’azione di Dio è tutta buona 

(sia nel principio, sia nel mezzo, sia nella fine) dal principio alla fine; se c’è qualcosa di meno bene, allora 

è in azione il nemico. 

 

SESTA REGOLA: “Quando il nemico della natura umana viene scoperto e riconosciuto per la sua coda 

serpentina e per il fine cattivo a cui spinge, colui che è stato tentato farà bene a esaminare subito il corso 

dei pensieri buoni all'inizio da lui suggeriti, e a considerare come il demonio a poco a poco abbia cercato 

di farlo discendere dalla soavità e dalla gioia spirituale in cui si trovava, fino ad attirarlo al suo disegno 

perverso; così, tenendo conto di questa esperienza, potrà guardarsi dai suoi soliti inganni” (ES 334). 

 

 


