La spiritualita cristiana Il: vie all'interiorita (2020-2021)
Gli ES di Ignazio di Loyola: il discernimento degli spiriti - quarta unita

Gli Esercizi spirituali di sant’lgnazio di Loyola: il discernimento degli spiriti

1. La proposta degli «Esercizi spirituali» di Ignazio di Loyola®

Il cuore degli Esercizi Spirituali (ES) & costituito dall’esperienza personale di Ignazio. Essa, meditata
lungamente nella preghiera e arricchita da una singolare acutezza di introspezione, alla fine sara
composta nelle forme e nella precisione di linguaggio suggerito dagli studi accademici, ma non si
trasformera mai in un’esposizione scolastica, restando invece sempre una guida precisa, rispettosa e
concreta, indirizzata a coloro che, dopo averli vissuti per primi, vorranno aiutare altri per questa via cosi
efficace.

Nella composizione degli ES sono significativi anche i testi e le fonti? che aveva in mano Ignazio. Non
e possibile qui affrontare il tema delle fonti degli ES, basta ricordare solo alcuni testi che Ignazio aveva
letto: la Vita Christi di Ludolfo di Sassonia e il Flos Sanctorum di Jacopo da Varazze; poi I'lmitazione di
Cristo; poi testi di San Bernardo di Chiaravalle, Riccardo di San Vittore e di San Tommaso e poi tutta una
serie di «libri confessionali» diffusi nei santuari ad uso dei penitenti. Ancora: Giovanni Cassiano e Dionigi
il Certosino (+1471).

Cio che va ribadito & che negli ES e in Ignazio discernimento ed esperienza spirituale marciano di pari
passo e la scoperta dei moti dell’anima, cosi come della volonta di Dio, sono il frutto di un abbandono
sempre piu radicale alla Provvidenza. Per cui il discernimento si fa pilt maturo, come ribadito nelle prime
unita del nostro corso, man mano che la creatura si lascia afferrare dall’amore trasfigurante e
trasformante di Dio, in un processo di crescita nell’amore (frutti).

Con Ignazio siamo oltre I'imperativo naturale «fa il bene ed evita il male», ma ci troviamo dinanzi
alla volonta di Dio che si manifesta e si incarna in una volonta umana libera da affetti disordinati e
desiderosa solo di maggior gloria di Dio.

Sant’ Ignazio di Loyola ricorda cosa sono gli esercizi (prima annotazione):

«Con il termine di Esercizi spirituali si intende ogni forma di esame di coscienza, di meditazione, di
contemplazione, di preghiera vocale e mentale, e di altre attivita spirituali, come si dira piu
avanti. Infatti, come il passeggiare, il camminare e il correre sono esercizi corporali, cosi si
chiamano esercizi spirituali i diversi modi di preparare e disporre I'anima a liberarsi da tutte le
affezioni disordinate e, dopo averle eliminate, a cercare e trovare la volonta di Dio
nell’organizzazione della propria vita in ordine alla salvezza dell’anima» (ES 1).

In particolare al punto 23 ne definisce il principio e il fondamento:

«L’uomo é creato per lodare, riverire e servire Dio nostro Signore, e, mediante questo, salvare la
propria anima; e le altre cose sulla faccia della terra sono create per I'uomo, e perché lo aiutino a
consequire il fine per cui é creato. Ne seque che I'uomo tanto deve usare di esse, quanto lo aiutano
per il suo fine, e tanto deve liberarsene, quanto glielo impediscono. E percid necessario renderci liberi
rispetto a tutte le cose create, in tutto quello che é lasciato al nostro libero arbitrio e non gli é

! Testo tratto da G. CosTA, |l discernimento, San Paolo, Cinisello Balsamo 2018, 28-37.
% Un interessante e completa storia del discernimento spirituale, alla quale ha attinto Iganzio la si trova in M. Ruiz
JURADO, Il Discernimento spirituale. Teologia, storia, pratica, San Paolo, Cinisello Balsamo 1997, p. 69-117.

1



La spiritualita cristiana Il: vie all'interiorita (2020-2021)
Gli ES di Ignazio di Loyola: il discernimento degli spiriti - quarta unita

proibito; in modo che, da parte nostra, non vogliamo piu salute che malattia, ricchezza che poverta,
onore che disonore, vita lunga che breve, e cosi via in tutto il resto; solamente desiderando e
scegliendo quello che piti ci conduce al fine per cui siamo creati» (ES 23).

Gli Esercizi spirituali di Ignazio enucleano due tipologie di discernimento quello detto «degli spiriti» e
il discernimento «dello stato di vita» [I'elezione], cioé il discernimento operativo di fronte a una
alternativa sulla strada da percorrere per compiere la volonta di Dio (la scelta dello stato di vita ne ¢ il
prototipo). Discernimento degli spiriti ed elezione non coincidono, anche se sono strettamente legati. Il
primo anima necessariamente il secondo, ma non richiede di trovarsi di fronte a grandi decisioni o
alternative: e anche uno strumento di rilettura del proprio percorso di vita, per «cercare e trovare» la
volonta di Dio ogni giorno e sempre meglio. Certo, nessun discernimento autenticamente spirituale puo
rinchiudersi nell’interiorita ed evitare di interrogarsi sui passi concreti che Dio chiama a compiere: via via
che si affina, la coscienza impara ai riconoscere le occasioni di scelta e di esercizio della propria liberta.

In questa quarta unita affronteremo le regole per il discernimento degli spiriti [ES 313-336], mentre
nella quinta unita tratteremo delle regole per il discernimento dello stato di vita - elezione [ES 169-189]
e per I’'esame di coscienza [ES 24-31].

2. Discernimento «degli spiriti»3 e «mozioni interiori»
2.1. Linguaggio e struttura

Senza pretesa di esaustivita e nella consapevolezza che si tratta di una materia che si arriva a
conoscere solo con |'esperienza piu che con la lettura di alcune pagine, proviamo qui a tratteggiare gli
elementi fondamentali del «discernimento degli spiriti» all'interno della tradizione che risale a Ignazio di
Loyola. Ignazio affronta tale questione all’interno delle «Regole per il discernimento degli spiriti»
strettamente legate alla dinamica degli «Esercizi spirituali» [ES 313-336].

Nella parte introduttiva del corso abbiamo gia visto come il discernimento degli spiriti comincia con
I'ascolto delle risonanze interiori e soprattutto di quella sensazione di essere spinti o tirati
“dall’esterno”. Ma che cos’é esattamente uno “spirito” per Ignazio?

Troviamo una risposta al n. 32” degli ES:

«Presuppongo che in me esistono tre tipi di pensieri: uno mio proprio, che proviene unicamente dalla
mia liberta e volonta; e altri due che vengono dall’esterno uno dallo spirito buono e I’altro dal cattivo».

Il termine “pensieri” & qui utilizzato nel senso che gli attribuivano i Padri della Chiesa, quello del
termine greco loghismoi, che include desideri, progetti, propositi, intenzioni, idee, immagini dotati di un
contenuto cognitivo, ma anche di una carica affettiva. Attraversano e interpellano tanto la ragione
guanto le emozioni e i sentimenti.

Secondo la lezione di Ignazio, alcuni pensieri sono percepiti come frutto di nostre disposizioni
naturali e intenzioni e volonta: li abbiamo perché vogliamo averli. Altri si presentano come indipendenti
dalla nostra volonta e originati da qualcosa di esterno.

¥ Cf. M. Ruiz JURADO, Il Discernimento spirituale. Teologia, storia, pratica, San Paolo, Cinisello Balsamo 1997, p.
205-232; si veda anche A. GAGLIARDI, Sul discernimento degli spiriti, Edizioni ADP, Roma 2000. Per le fonti: I. DI
LOYOLA, Esercizi spirituali, San Paolo, Cinisello Balsamo 2005.

2



La spiritualita cristiana Il: vie all'interiorita (2020-2021)
Gli ES di Ignazio di Loyola: il discernimento degli spiriti - quarta unita

Questi ultimi sono attribuiti alle suggestioni di uno “spirito”, che puo essere buono o cattivo, che
influendo dall’esterno sull’anima, le procura, come vedremo, consolazione o desolazione.

Nel linguaggio di Ignazio si utilizza anche la parola “mozione”, con la quale si intende cio che si svolge
nell’area emozionale-affettiva e che e stato sollecitato da una fattore esterno, cosi da muovere la
volonta in una determinata direzione.

Le mozioni, come vedremo, sono ridotte a due stati d’animo fondamentali, che diventano la chiave
per decifrarle: consolazione e desolazione.

Al di 1a dei termini utilizzati, I'esperienza ci mette di fronte ai fatto che dentro di noi albergano
pensieri, emozioni e sentimenti che non abbiamo fatto niente per suscitare, che magari abbiamo
difficolta a “scacciare” e che ci spingono ad agire. Siamo rimandati all’esperienza di una alterita al nostro
interno e di una passivita nei suoi confronti, in quanto ne subiamo gli effetti.

Restando all’interno del lessico tradizionale, il discernimento degli spiriti si propone di identificarne
I'origine a partire dalla direzione verso cui ci indirizzano, distinguendo le mozioni dello "spirito buono”

|ll

(che riconduciamo a Dio) da quelle del “nemico dell'umana”. Se il Concilio Vaticano Il insegna che la
coscienza ¢ il luogo in cui sentiamo la voce di Dio, questo non vuol dire che da Lui provengono tutti i
nostri movimenti interiori. Per questo abbiamo bisogno di discernerli, per poter decidere se seguirne
I'impulso o resistervi.

Vi si aggiungono infine le regole per il cibo [ES 210-217], per la distribuzione delle elemosine [ES 337-
344], le regole per identificare gli scrupoli [ES 345-351] e infine per regole per sentire con la Chiesa [ES

352-370].
2.2. Le regole sul discernimento degli spiriti

Per aiutare il discernimento degli spiriti, Ignazio offre le sue regole distribuite in due serie: la prima
[ES. 313-327]: «Regole per avvertire e conoscere in qualche modo i vari movimenti che avvengono
nell’anima»; la seconda [ES. 328-336]: «Regole utili allo stesso scopo, attraverso un maggiore
discernimento degli spiriti».

La prima batteria di regole & come un’introduzione al discernimento e serve, in generale, perché la
persona cominci a distinguere alcuni movimenti dagli altri e sappia come comportarsi «per trattenere i
buoni» (ES 313) e per respingere i cattivi. Sono le regole per coloro che si applicano alla purificazione di
se stessi dal peccato. Quando Ignazio afferma che queste regole della prima serie sono piu adatte per
I’esercitante che si trova nella prima settimana di Esercizi, allude a un livello spirituale piuttosto che a
una determinazione cronologica.

Le regole della seconda serie sono rivolte a chi compie gli esercizi della seconda settimana, sono
considerate piu adatte a quelli che hanno gia superato la via purgativa e sono comunemente tentati
«sotto parvenza di bene». Sono regole per chi si prepara all’elezione. Per questo motivo potrebbero
recare piu danno che profitto, se fossero date a coloro che sono ancora tentati «grossolanamente e
apertamente.

2.2.1. Regole della prima serie®

* Per questa sezione di commento alle regole si veda altresi S. FAUSTI, Occasione o tentazione. Scuola pratica per
discernere e decidere, Ancora, Milano 1997, 69-135.
3



La spiritualita cristiana Il: vie all'interiorita (2020-2021)
Gli ES di Ignazio di Loyola: il discernimento degli spiriti - quarta unita

Il punto di riferimento scelto da sant’lgnazio per scoprire il significato positivo o negativo con cui si
presenteranno le ispirazioni o mozioni al soggetto che le sperimenta & I'orientamento globale
dominante nella persona al momento dell’esperienza. Dove si trova la persona in quel momento?

Premessa. “Le regole servono per avvertire e conoscere in qualche modo i vari moti del cuore: per
trattenere quelli buoni e per respingere quelli cattivi”’ (ES 313).

Cio significa distinguere cio che porta al bene da cio che porta al male, acconsentire al primo e
custodirlo nel ricordo grato, dissentire dall’altro e respingerlo.
Iniziamo ad accostare le 14 regole di questa prima serie, di cui la prima e quella sopra.

PRIMA REGOLA: “Quando vai di male in peggio (ossia nei punti dove sei in modo serio schiavo del male,
ndr), il messaggero cattivo di solito ti propone piaceri apparenti facendoti immaginare piaceri e
godimenti, perché tu persista e cresca nella tua schiavitil. Invece il messaggero buono adotta il
metodo opposto: ti punge e rimorde la coscienza, per farti comprendere il tuo errore” (ES 314).

QUANDO VAI DI MALE IN PEGGIO.

Quando la persona € ancora attaccata ai suoi egoismi e piaceri carnali, il maligno aumentera e
stimolera in quella direzione I'attrattiva delle passioni del soggetto: proporra piaceri apparenti, la gioia
di godimenti sensuali immaginati; mettera difficolta per non farli abbandonare. Cosi cerchera di
mantenere gli uomini nei loro vizi e peccati. Invece lo spirito buono opera in senso contrario: sara
percepito come pungolo e rimorso della coscienza che si basa sui principi morali della sana ragione
(regola prima - ES 314).

Qualche annotazione:

= negli spazi del tuo cuore dove ti lasci dominare in modo non-libero dai tuoi istinti, schiavo del

«mi piace, non mi piace», se non cerchi di uscire dal tuo egoismo, se sei chiuso in te stesso

senza interesse per gli altri e per I'Altro, in una parola, quando “vai di male in peggio”...

— il Nemico cerca di adescarti parlando con il piacere. Ma & apparente, perché esiste piu
nell’immaginazione che nella realizzazione; cessa comunque dopo I’azione, lasciandoti piu
vuoto e affamato di prima: & come le Sirene di Ulisse, che seducono e fanno naufragare. Il
male dunque cerca sempre di apparire bene, ma non ci riesce del tutto. Alla fine si rivela
menzognero: non mantiene cid che promette e lascia un’insoddisfazione che non
diminuisce, anzi cresce, ancor di piu quando cerchi con affanno di rimuoverla o di colmarla
con altra ricerca di piacere illusorio;

— in questa situazione Dio invece parla con il rimorso, che & un dispiacere o disagio interiore,
presagio della sofferenza che ti stai procurando con le tue stesse mani e dalla quale vuole
distoglierti.

Quindi, quando fai il male, il linguaggio del piacere apparente € dal Nemico, quello del

dispiacere da Dio: il primo ti vuoi impantanare del tutto, il secondo tirar fuori.

= |l Nemico dunque, & un comunicatore seducente: rende appetibile il suo veleno falsificando la
realta, facendola apparire il contrario di quella che é: il male deve apparire bene e il bene
male;

=  giova molto imparare a distinguere il piacere e la felicita:
— il piacere & soddisfazione dei propri bisogni — oltre quelli del corpo, ci sono anche quelli

della mente e del cuore! —, prescindendo dalla relazione con gli altri e soprattutto con Dio.
4



La spiritualita cristiana Il: vie all'interiorita (2020-2021)
Gli ES di Ignazio di Loyola: il discernimento degli spiriti - quarta unita

Esso ha sempre I'apparenza di un bene appetibile ai sensi (= emozione), ma non sempre &
bene per l'intera tua persona;

— la felicita e |la soddisfazione che viene da una relazione: & apertura, amore verso gli altri,
soprattutto verso I’Altro. Nessun piacere appaga I'uomo, perché é fatto per amare. Non
fare quindi una cosa solo perché ti da piacere immediato.

Quando piacere e felicita coincideranno, allora sara “bello”: il bene piacera e anche il piacere

sara bene, non apparenza. Questo accadra nella misura in cui vivrai ogni cosa “in Dio”, nella

fede e nel suo Amore... accadra in modo pieno soltanto nella Vita Eterna, nella totale
comunione con Dio, con se stessi e con i fratelli... in Lui.

= || piacere cercato in sé, al di fuori di una relazione positiva, crea frustrazione, assuefazione,
dipendenza e alla fine meccanismi “autistici” (tutto viene vissuto come una sorta di droga);

= per capire se cio che ti attira é bello o brutto, dolce o amaro, bene o male, canto delle Sirene o
di Orfeo, vedi sempre il “dopo”, anche dall’esperienza altrui, oltre che dalla tua: se da gioia
anche dopo, & da Dio; se da rimorso, & dal Nemico. Il bene lo paghi subito, ma meno di quello
che pare; il male lo paghi dopo e ben piu di quanto supponi;

= distingui bene tra colpa e rimorso:

— i sensi di colpa che hai perché non sei quello che vorresti o dovresti essere o non hai fatto
come avresti voluto, sono bloccanti e mortiferi. Tacitali, se puoi, o fatti aiutare, se
necessario: sicuramente vengono dal Nemico, che vuole inchiodarti — come “accusatore”

(cf. Ap 12,10) — fissandoti sui tuoi peccati, perché tu ne rimanga prigioniero;

— il rimorso invece che hai per il male fatto ti distingue dall’animale. Non tacitarlo, ma
ascoltalo. E stimolante e salutifero: & tristezza che viene da Dio e porta alla vita, a
differenza della depressione che il nemico tenta di inocularti per rinchiuderti nel tuo
bozzolo di morte!

SECONDA REGOLA: «Quando ti impegni per uscire dal male e cerchi il bene (ossia nei punti dove stai
cominciando a staccarti dal male, ndr), é proprio del messaggero cattivo bloccarti con rimorsi,
tristezze, impedimenti, turbamenti immotivati che paiono motivatissimi, perché tu non vada avanti.

E proprio invece del messaggero buono darti coraggio, forza, consolazioni, lacrime, ispirazioni e pace,
rendendoti facili le cose e togliendoti ogni impedimento, perché tu vada avanti» (ES n. 315).

QUANDO TI IMPEGNI PER USCIRE DAL MALE E CERCHI IL BENE.

Quando la persona si & allontanata dal vizio e procede di bene in meglio, anche se ancora non ha
acquisito l'abitudine della virtt, & proprio del maligno ingrandire la difficolta del comportamento
virtuoso, suscitando fantasie irreali, perché sembri impossibile il cammino del bene e interminabile il
tempo necessario per percorrerlo: «Rimordere, rattristare, creare impedimenti, turbando con false
ragioni affinché non si vada avanti» (regola 2), invece lo spirito buono, allorché trova in queste persone
un’incipiente sintonia con la virtu e poiché hanno cominciato a gustare la gioia che comporta il sentirsi
liberati dalla schiavitu del peccato, da loro consolazioni e lacrime di devozione, suscita le energie del
bene e gli impulsi pacificatori della coscienza; giacché desidera aumentare la loro sintonia con Dio,
facilita il cammino del bene e del superamento delle difficolta con la fiducia nell’aiuto divino (regola
seconda - ES 315).

Alcune sottolineature:

= quando ti impegni per uscire dal male e cerchi il bene, come parla il nemico e come parla Dio?
Osserviamo che:



La spiritualita cristiana Il: vie all'interiorita (2020-2021)
Gli ES di Ignazio di Loyola: il discernimento degli spiriti - quarta unita

— il Nemico ti parla con sentimenti negativi, che ti impediscono di andare avanti,
disturbandoti in ogni modo;
— Dio, al contrario, ti parla con sentimenti buoni e positivi, per farti andare avanti, aiutandoti
in ogni modo;
il Nemico, che prima ti faceva apparire bene il male per invogliarti, ora ti fa apparire male il
bene, per distoglierti. E ti tenta con mille ragioni, false o vere: sensi di colpa e scrupoli presi per
giusti rimorsi, tristezze e incertezze, turbamenti e angustie, sfiducie e scoraggiamenti; cosi il
bene pare difficile, anzi impossibile! Avverti il male che hai fatto o subito come impedimento
insormontabile a cambiare. Dio, al contrario, che prima ti distoglieva dal male col rimorso, ora
ti invoglia al bene con la sua consolazione: ti da coraggio e gioia, forza e lucidita, pace e fiducia
- tutto e possibile e facile! -. Anche il peso del male, fatto o subito, non & pil un muro
insormontabile, ma una spinta a uscire verso la liberta;

se nel male il Nemico ti incoraggia e Dio ti scoraggia, nel bene il Nemico ti scoraggia e Dio ti
incoraggia. E naturale che sia cosi: cambiando tu campo, il tuo alleato diventa tuo avversario e
viceversa. Non meravigliarti quindi se il nemico ti lasciava in pace quando lo servivi da buon
suddito, mentre ti combatte ora che vuoi riprenderti la tua liberta.

Note sulla tentazione:

sappi che la tentazione non & peccato: & per sé occasione di crescita, non di caduta. Anche
Gesu fu tentato dopo la scelta del battesimo... ma hai da imparare a “rimanere agganciato a
Lui”;

essa comincia a farsi sentire in tutta la sua aggressivita quando scegli di fare il bene, non
prima: «Figlio, se ti presenti per servire il Signore, preparati alla tentazione» (Sir 2, 1). Se la
senti, sii contento e coraggioso: stai davvero lottando contro il male;

la prima tentazione, tipica per chi inizia, € questa: «lo non ce la faccio. Non é per me! Come
faro ad andare avanti cosi?». Il nemico rattrista e appesantisce il cuore con difficolta
immaginarie, per distogliere dal buon proposito. Antonio il Grande, non appena decise a

diciotto anni di seguire la chiamata del Signore, penso: «Noi giovani non siamo forti come quelli
di una volta». La cosa avvenne piu di diciassette secoli fa: nulla di nuovo sotto il sole! Difatti
duro nel deserto solo per circa novant'anni... e poi, dopo una vita serena, mori! Ignazio di
Loyola, allinizio della sua conversione, si terrorizzo all'idea di come avrebbe potuto
perseverare in questa nuova vita fino a settant’anni. E difatti mori prima, dopo un’esistenza
tutta nella consolazione e nella pace!

tipico della tentazione e il colore della falsita. 1| Nemico, «menzognero e padre della
menzogna» (Gv 8,44), € specialista in illusioni positive e negative, per attirare al male e
distogliere dal bene. Dio, al contrario, chiama le cose col loro nome: il male come tenebra e
tristezza, il bene come luce e gioia. Come vedi, i due spiriti contrari desiderano in te I'uno
contro I'altro, cosi che non fai mai senza lotta cio che vorresti (cf Gal 5,17): la vita & conflittuale,
come dice Paolo in Rm 7, 14 ss. Se vuoi il male, il Signore col rimorso ti dissuade proprio da cio
che il Nemico ti facilita con I'adescamento del piacere immediato. Se vuoi il bene, il Nemico ti
rende difficile con la sfiducia cid che il Signore ti facilita con la consolazione;

la tentazione agisce facendoti fissare la difficolta, per incantarti e immobilizzarti. E’ tipico del
male infatti fare il possibile per pietrificare il cuore dell’'uomo nella paura;

i due spiriti li distingui sempre bene dal risultato: uno ti impedisce e I'altro ti fa andare avanti
nel cammino della liberta:



La spiritualita cristiana Il: vie all'interiorita (2020-2021)
Gli ES di Ignazio di Loyola: il discernimento degli spiriti - quarta unita

— ogni pensiero di sfiducia, oscurita e tristezza, che ti impedisce di andare avanti nel bene, &
da respingere: & dal Nemico. Egli ha facilmente buon gioco, perché istintivamente siamo
piu sensibili al male che al bene. Devi imparare a «renderti insensibile alla tua sensibilita»,
a non dipendere troppo dalle tue sensazioni, umori e paturnie;

— qualche volta il nemico ti blocca con I'atteggiamento “critico”: ti sembra di essere buono e
intelligente perché individui subito e ovunque il male, in te e negli altri. Ma cosi diventi
solo un po’ acido e malevolo. In realta vedere il bene esige molto pil acume e rende ben
disposti e propositivi. Vedrai che, oltre la sensibilita al male che pil appariscente, c’e, in
profondita, anche una consonanza al bene, che da grande calma e coraggio. Impara ad
avvertirla e a coltivarla. Ogni pensiero di fiducia e speranza, di gioia del cuore e luce della
mente, di pace e forza, che ti facilita il cammino, ridimensiona gli ostacoli e ti fa andare
avanti nel bene, tutto questo e da accogliere: € da Dio. Guarda a lui, alla sua promessa e ai
buoni sentimenti con i quali ti attira a sé. Camminerai con scioltezza.

LE DUE MOZIONI FONDAMENTALI: CONSOLAZIONE E DESOLAZIONE SPIRITUALE

Esaminato globalmente il panorama, si puo dire che sono due i movimenti fondamentali che possono
riassumere in sé le opposte alternanze attraverso cui passa I'anima nella vita spirituale: la consolazione
e la desolazione. Teniamo conto che si tratta di vita spirituale, non di semplice vita psichica umana, di
vita razionale o intellettuale. Pertanto, la consolazione e |la desolazione di cui trattiamo non si devono
confondere con semplice euforia, cenestesi positiva, umore buono o cattivo, tristezza naturale,
pessimismo ecc., mere conseguenze del cattivo tempo o di una cattiva digestione, di una notizia, un
successo o un fallimento ecc. Questi sentimenti umani possono mescolarsi o no alla consolazione o alla
desolazione; ma non portano |'esperienza sul piano spirituale, se non interviene anche il livello delle
virtu teologali (fede, speranza, carita) della relazione soprannaturale con Dio.

LA CONSOLAZIONE SPIRITUALE

TERZA REGOLA «Quando ti impegni per uscire dal male e cerchi il bene, Dio ti parla con la CONSOLAZIONE
SPIRITUALE. Questa é di tre tipi: il primo quando sorge in te qualche movimento intimo che ti infiamma
d’amore per il Signore, e ami in lui e per lui ogni creatura, oppure versi lacrime che ti spingono ad amare
il Signore e servire i fratelli o a detestare i tuoi peccati; il secondo quando c’¢€ in te crescita di speranza,
di fede e di carita; il terzo quando c’é in te ogni tipo di intima letizia che ti sollecita e attrae verso le cose
spirituali, verso "lamore di Dio e il servizio del prossimo, con serenita e pace del cuore» (ES 316).

Quando vuoi uscire dal male che fai Dio ti parla con la consolazione.

| caratteri che si ripetono nelle descrizioni di Ignazio sono: calore, fervore interiore, amore per tutte
le cose in relazione a Dio, attrazione verso Dio e le sue cose, gioia spirituale, lacrime. La consolazione
non solo da gioia interiore, ma pacifica e rasserena I'anima nel suo Creatore e Signore. Percio a volte
viene aggiunto: toglie ogni turbamento dall’anima, con essa «non c’e carico tanto piu grande che non
appaia leggero né penitenza né altra pena si grande che non sia dolcissima».

La sua parola & azione e la sua azione e consolare, cioé “stare-con-chi-é-solo”, procurando quei
sentimenti che prova chi & in una compagnia desiderata, dalla quale si sente amato. Lui € 'Emmanuele, il
“Dio-con-noi”. E noi siamo sempre soli senza di lui: niente puo colmare il vuoto di chi e capace di Dio, se



La spiritualita cristiana Il: vie all'interiorita (2020-2021)
Gli ES di Ignazio di Loyola: il discernimento degli spiriti - quarta unita

non Dio stesso. Egli & la sola compagnia che vince la tua solitudine, la relazione d’amore che ti fa
esistere, la fiducia che ti fa respirare e sviluppa le tue potenzialita.

Volendo fate una specie di riassunto, il santo afferma che chiama consolazione «ogni aumento di
speranza, di fede e di carita e ogni tipo di intima letizia che sollecita e attrae alle cose celesti e alla
salvezza della propria anima» (regola 3). Indica, pertanto, un vettore di crescita della vita interiore
soprannaturale nelle virtl infuse, che si sperimenta come attrazione ed elevazione dello spirito verso
Dio («cose celesti e salvezza dell’anima»), aureolato con il riflesso affettivo di gioia interiore e pace
profonda, accentrata I'anima e assicuratane la fiducia nel suo Creatore e Signore.

Teologicamente diremmo che la consolazione & una grazia attuale, attraverso la quale diventano
esperienza psicologica nell’uomo gli effetti beatificanti dell’attrazione di Dio nella sua creatura e della
sua azione in essa.

| pensieri o ispirazioni che vengono: se consideriamo la definizione data in precedenza, osserviamo
che in essa non entrano necessariamente ispirazioni o pensieri specifici, qualche illustrazione di misteri
determinati o inclinazione per qualche proposito o azione concreta che dobbiamo realizzare. Ma non
sono neanche esclusi. Ignazio presuppone che tali pensieri o inclinazioni possono esistere nella stessa
consolazione o come sue conseguenze. Considera la consolazione una lezione data da Dio, che
dobbiamo sapere capire per trarne vantaggio. In essa I’'anima riceve I'orientamento in una direzione o
nell’altra, per una operazione o l'altra. Questo orientamento concreto deve essere in sintonia con il
contenuto espresso nel decalogo e nelle disposizioni dell’autorita legittima, perché volendo Dio
I'obbedienza, & il suo Spirito che ci muove a essa e lo Spirito divino non pud contraddire se stesso, come
accadrebbe se ci chiedesse una cosa attraverso un altro canale.

Avvertiamo sin da ora che cid che qui abbiamo spiegato sulla consolazione si applica a qualsiasi
consolazione autentica, alla consolazione in quanto tale, sia con causa previa che senza. Converra
tenerne conto quando Ignazio indichera diligentemente queste due specie di consolazione.

LA DESOLAZIONE SPIRITUALE

QUARTA REGOLA: “Quando ti impegni per uscire dal male e cerchi il bene, il messaggero cattivo ti da
desolazione spirituale. Essa e il contrario della consolazione: é oscurita, turbamento, inclinazione a cose
basse e terrene, inquietudine dovuta a vari tipi di agitazione, tentazioni, sfiducia, mancanza di speranza
e amore, pigrizia, svogliatezza, tristezza e senso di lontananza del Signore. Infatti, come la consolazione
e contraria alla desolazione, cosi i pensieri che nascono dalla consolazione sono opposti a quelli che
nascono dalla desolazione” (ES n. 317).

Quando ti impegni per uscire dal male e cerchi il bene, “come parla il nemico?” Anche in riferimento
alle regole precedenti, di cui la quarta e ulteriore sviluppo, si capisce che il linguaggio base del nemico e
opposto a quello di Dio: il nemico parla con la desolazione.

Conosciamo tutti la desolazione meglio della consolazione, anche perché il male & piu percepibile del
bene: senti pil una puntura di spillo che il benessere di tutto il corpo. Essa fa parte dell’esperienza
quotidiana, con o senza colpa tua, come rimorso o come dfflizione: & il luogo tipico della tentazione,
propria di chi lotta contro il male. Se quando cerchi il male il nemico ti alletta col piacere apparente,
quando vuoi uscire dalla schiavitu ti ostacola con la desolazione, dispiacere apparente. |l pericolo &
fermarti a dialogare con essa, fino a cadere sempre pil nell’angoscia, in un “inferno” che e assenza di



La spiritualita cristiana Il: vie all'interiorita (2020-2021)
Gli ES di Ignazio di Loyola: il discernimento degli spiriti - quarta unita

guanto desideri e presenza di quanto temi. Se nella consolazione senti “movimento intimo” e “fuoco”,
qui avverti “blocco” e “oscurita”: sei infelice, fermo, in una vita invivibile.

| caratteri con cui & descritta la desolazione sono: e il contrario della consolazione, & oscurita,
tristezza, turbamento dell’anima che si sente incline «alle cose basse e terrene» (regola quarta), come
senza speranza e senza amore per le cose celesti e spirituali, come priva di fiducia, e come separata dal
suo Creatore e Signore. E si aggiunge che, a volte, I'anima sperimenta aridita, o tentazione, o tiepidezza
o pigrizia. La mente vaga per le cose basse invece di sentirsi elevata. L’anima si sente vessata: sente di
non poter pregare con devozione, né parlare o anche sentir parlare di Dio con sapore e gusto interiore,
come incentrata su se stessa e sulla propria fiacchezza. Non é che tutte le caratteristiche descritte
entrino in ogni caso di desolazione. In alcuni predominano certe, in altri altre.

Quando cio che si sente e aridita o disgusto per la preghiera, potrebbe essere dovuto al mancato
adeguamento della forma di preghiera personale allo stato dell’anima. In questo caso, non si tratta di
vera desolazione, perché non si sente disaffezione e disgusto per le cose divine, neanche come
impossibilita di sintonizzarsi con esse e attrazione per quelle basse, poiché questa aridita nella
preghiera, dovuta al modo di farla, € accompagnata da un grande desiderio e sete di Dio, grande
devozione per il suo servizio e disaffezione e disgusto per le cose del mondo e per i piaceri terreni. Per il
resto, non si esclude che in qualsiasi stadio della vita spirituale possa anche sperimentarsi
occasionalmente la completa aridita, la tentazione o il disgusto delle cose spirituali e come un’asenza di
Dio. Allora c’e vera desolazione.

| pensieri che vengono: di solito nella desolazione sono neri, per chiudere 'uomo nei suoi limiti e
nelle sue deboli forze, per sprofondarlo sempre di piu nella sua miseria e sfiducia, finché arriva a sentirsi
come se fosse dimenticato da Dio.

Dal punto di vista teologico diremmo che la desolazione & uno stato d’animo in cui I'anima
sperimenta psicologicamente gli effetti di infelicita e turbamento propri del suo attuale decentramento
affettivo (anche quando non fosse volontario) da Dio, con le tendenze che la allontanano da Lui.

| pensieri che nascono dalla desolazione sono opposti a quelli che nascono dalla consolazione (regola
4). Nella desolazione ci guida e ci consiglia di piu lo spirito cattivo (regola 5). Questi procura di portare
pensieri di sfiducia e di concentrare la persona sulla sua miseria, fino a condurla, se potesse, alla
disperazione.

Pero la desolazione & una lezione che, secondo Ignazio, il Signore «permette». Il Signore lascia 'uomo
«nella prova affidato alle sue forze naturali, perché resista alle molte agitazioni e tentazioni del nemico»
(regola 7). Conviene imparare come poter capire questa lezione e trarne profitto.

COMPORTAMENTO CHE SI DEVE OSSERVARE NELLA DESOLAZIONE

a) non fare mai cambiamenti
QUINTA REGOLA: “Quando sei desolato, non fare mai mutamenti. Resta saldo nei propositi che avevi il
giorno precedente a tale desolazione, o nella decisione in cui eri nella precedente consolazione. Infatti,
mentre in questa ti guida di piu lo spirito buono, nella desolazione ti guida quello cattivo, con i consigli
del quale non puoi imbroccare nessuna strada giusta” (ES n. 318).

Proprio perché in tempo di desolazione «ci guida e ci consiglia di piu» lo spirito cattivo, «con i consigli
del quale non possiamo imbroccare nessuna strada giusta» (reg. 5), la prima norma che il desolato deve
rispettare a ogni costo € «non si facciano mai mutamenti» per il momento; «ma si resti saldi e costanti
nei propositi e nelle decisioni che si avevano il giorno precedente a tale desolazione o nella decisione



La spiritualita cristiana Il: vie all'interiorita (2020-2021)
Gli ES di Ignazio di Loyola: il discernimento degli spiriti - quarta unita

che si aveva nella precedente consolazione». Anche umanamente € una regola di prudenza non insistere
nel continuare a camminare a caso, quando tutto e buio o si & smarrita la strada.

b) reagire in senso contrario
SESTA REGOLA: “Se nella desolazione non devi cambiare i primi propositi, ti giovera molto reagire contro
di essa, restando per esempio piu tempo nella preghiera e nella meditazione..., facendo, secondo che
sara meglio, qualche tipo di rinuncia volontaria” (ES n. 319).

Anzi, gli viene chiesto di reagire contro la desolazione. Dato che normalmente la desolazione rende
inclini alla tiepidezza e alla pigrizia, ad abbreviare o ad abbandonare (totalmente o in parte) la preghiera
e gli esercizi di penitenza, la prima reazione consistera nel restare «piu tempo nella preghiera e nella
meditazione, allungando gli esami e protraendo, secondo che sara meglio, qualche tipo di penitenza». E
la reazione dell’'umile, il quale sa che solo in Dio puo trovare ogni suo rimedio, e dell’'uomo prudente che
gia deve sapere che nella desolazione «ci guida di piu lo spirito cattivo» e, di conseguenza, deve fare il
contrario del consiglio o della tendenza che gli viene da tale spirito.

c) Aspettare con fiducia la consolazione
OTTAVA REGOLA: “Quando sei desolato, cerca di rafforzarti nei sentimenti contrari a quelli che senti e
pensa che presto sarai consolato” (ES n. 321).

Nel frattempo, deve aspettare con pazienza la consolazione del Signore, quando Egli vorra darla di
nuovo, contro la disperazione a cui vuole condurlo il nemico (regola ottava). Nella desolazione svanisce
la speranza fasulla, i nostri idoli da cui speravamo salvezza e nasce la speranza vera. E reagire anche
contro la tendenza a chiudersi in se stesso e a prendere in considerazione solo la propria debolezza,
stimolando il pensiero che lo apre alla forza e alla provvidenza divina: «ll Signore gli ha sottratto il suo
grande fervore, l'intensita dell’amore e della grazia»®“, pero gli lascia la grazia sufficiente per resistere al
nemico e ottenere con il suo aiuto «che gli resta sempre, sebbene non lo senta» (reg. 7) la salvezza.

LE TRE CAUSE DELLA DESOLAZIONE

In genere aiutera, inoltre, tener presenti le possibili cause della desolazione, cioé come poterla
interpretare. Mentre su un pendio di ghiaccio stai iniziando a scivolare, non & bene che ti metta a
pensare perché stai cadendo. Innanzitutto fermati. E quanto dicono le regole precedenti. Dopo, con
calma, puoi vedere quali sono le cause che ti hanno messo in pericolo, per saperti regolare in seguito.
Prima ti ho detto cosa non fare e cosa fare, che pensare e che sperare nella desolazione: atteggiamenti
pratici necessari per I'immediato, per evitare la caduta o rimediare ai danni. Ora € bene che ti dica come
interpretare la desolazione. E il male che ti da tristezza e ti prova, non Dio. Lui per sé ti da gioia e ti
approva; e non puo tentare nessuno (cf Gc 1,13). Come con Giobbe, € sempre il nemico che affligge e
tenta. Dio lo permette soltanto in vista di un bene maggiore.

Le cause della desolazione possono essere tre: il male fatto da te, il male fatto a te e il male stesso
del mondo che & in te come in tutti. Nel cammino della liberta ti scontri progressivamente con queste
tre schiavitu sempre piu profonde, che rappresentano rispettivamente i frutti, il tronco e le radici
dell’albero del male. Il fine di questo scontro & sempre l‘opportunita di un bene: la tua progressiva
liberazione. La desolazione & da prendere come |'uscire e lo spurgarsi, la riparazione e la purificazione,
I’espiazione e la vittoria dei tre livelli del male che & in ciascuno di noi.

10



La spiritualita cristiana Il: vie all'interiorita (2020-2021)
Gli ES di Ignazio di Loyola: il discernimento degli spiriti - quarta unita

Vediamo ore le tre cause nel dettaglio.

a) La prima causa che conviene tener presente, come possibile, & che la consolazione si sia

allontanata da noi per mancanze nostre, perché siamo tiepidi, negligenti o pigri. Invece di fare
quello che piace a Dio, fai quello che piace a te: segui le tue voglie, invece della sua volonta. E
giusto, se tu lo abbandoni, che senta il suo abbandono. Non perché lui abbia abbandonato te,
ma perché tu hai abbandonato lui. L'oscurita che senti & un richiamo alla luce, campanello
d’allarme per un maggior impegno. Assumiti la tua responsabilita.

Alcune sottolineature:

a volte ¢ il rimorso (prima regola) che ti fa capire di volare troppo basso, al di sotto di te: stai
buttando via la tua vita. Ti senti annoiato, spento, oscuro, triste, senza desideri, depresso, vuoto,
angosciato, non appagato da nulla, estraneo a tutti e a tutto, anche a te stesso, proprio perché
sei fatto per altro, per I’Altro. Quindi svegliati!

€ una desolazione salutare, con la quale Dio vuoi toglierti dalla schiavitu del male che fai (anche
per omissione), perché tu raggiunga la gioia per cui sei creato. || cammino passa attraverso la
pena, il disagio, la sofferenza, la vergogna e la confusione per tutto cio che si & imposto a te in
modo menzognero, con |'apparenza del piacere, della gioia, della bellezza e della bonta;

se riconosci il tuo male (chiamarlo per nome e chiedere perdono come in confessione), fai la
cosa piu sublime che I'uomo possa fare e che sempre e tentato di non fare. Non cercare di
giustificarti, attribuendo la colpa agli altri, alle situazioni, agli imprevisti. Tu vinci il male nella
misura in cui sei effettivamente capace di assumertene la responsabilita in prima persona. Percio
la raccomandazione d’insistere nell’esame, per quanto si puo, sereno e umile. Esso puo aiutare a
identificare un richiamo di Dio, per mezzo della desolazione, a evitare distrazioni e mancanze
concrete che danneggiano e mettono in pericolo la nostra vita spirituale.

b) La seconda causa possibile e che si puo passare a considerare, una volta scartata a sufficienza o

rimediata la prima, € quella che e gia stata suggerita precedentemente: il Signore ci ha lasciato
in stato di prova. Vuole che meritiamo di piu, compiendo il suo servizio con un amore piu puro,
distaccati dal diletto dei doni divini, «senza tanta elargizione di consolazione e grandi grazie»
(reg. 9). Ed ¢, inoltre, una pedagogia divina perché esercitiamo sempre di piu la virtu della
pazienza e della speranza e perché apprendiamo essenzialmente I'umilta, giacché
sperimentiamo internamente che non & nelle nostre mani «avere devozione, amore intenso,
lacrime.

In entrambi i casi & necessario reagire contro la desolazione e i pensieri di sfiducia, tentazione o

tiepidezza che ci vengono in essa, e fomentare la fiducia nel ritorno della consolazione, con la quale

tornera di nuovo a farsi sentire la presenza del Signore, che non abbandona nessuno al di la delle forze

che gli da per resistere nel tempo della prova.

c)

La terza causa non € né il male che hai fatto, né quello che hai subito; e piuttosto I’aria malsana
che respiriamo tutti, il male del mondo: la non conoscenza di te e di Dio, del quale ognuno ha la
sua quota-parte. Questa desolazione & ancor piu dura, ma ancor piu salutare della precedente.
In essa affronti ed estingui la sorgente stessa del male, per giungere alla liberta piena che ti da la
conoscenza della verita tua e di Dio.

COME COMPORTASI NELLA CONSOLAZIONE

11



La spiritualita cristiana Il: vie all'interiorita (2020-2021)
Gli ES di Ignazio di Loyola: il discernimento degli spiriti - quarta unita

DECIMA REGOLA: “Quando sei consolato pensa a come ti troverai nella desolazione che in seguito verra e
accumula nuove forze per allora (ES n. 323).

Nella consolazione, che pensare? Invece di cullarti e crogiolarti in essa, pensa a che fare nella
desolazione che di certo seguira. La consolazione, e il ricordo di essa, ti serve per andare avanti anche
nei momenti di oscurita. La fede stessa ¢ ricordo di cio che Dio ha fatto, che diventa chiarezza e forza
interiore per leggere e reggere positivamente la realta, alla luce della sua promessa.

Non credere di essere gia arrivato.

UNDICESIMA REGOLA: “Se sei consolato pensa a umiliarti e a ridimensionarti, pensando al poco che vali
nella desolazione, senza quella grazia o consolazione. Al contrario, se sei nella desolazione, pensa che,
con la sua grazia, puoi resistere, prendendo forza dal Signore” (ES n. 324).

Nella consolazione, che fare? Nella consolazione, invece di inorgoglirti, sii umile, pensando a come
sei debole quando sei nella desolazione. E in questa sempre pensa che il Signore ti & vicino e ti aiuta.

La consolazione sia, invece che pericolo di autocompiacimento mortale, occasione di umilta: «Che
cosa mai possiedi, che tu non abbia ricevuto? E se I’hai ricevuto, perché te ne vanti come se non I'avessi
ricevuto?» (1Cor 4, 7).

Ridimensionati — cio&, conosci le tue esatte dimensioni — pensando chi sei e cosa fai senza i suoi doni.
La coscienza del tuo limite e del tuo niente & grande sapienza. E conoscenza vera di te, che sei come tutti
gli altri, e di Dio, che tutto dona a te e agli altri.

Il vuoto attira il pieno: I'umilta ti svuota di te e attira in te Dio. Egli fa dell’'umile il suo tempio, dimora
della sua gloria (Is 57,15). Fino a quando non sei umile, non sei in grado di accogliere cio che Dio ti vuol
dare; e quello che lui ti da, se inorgoglisci, & gia perso, anzi € divenuto occasione di caduta.

Per questo il Nemico ti tenta sempre di orgoglio nel bene e di depressione nel male, che ¢ la stessa
cosa. Quindi, se nella consolazione devi umiliarti e considerare il tuo nulla, nella desolazione non
deprimerti e considera il tuo tutto: Dio, che riempie di se stesso il nulla tuo e di tutti.

UNDICESIMA REGOLA: “Se sei consolato pensa a umiliarti e a ridimensionarti, pensando al poco che vali

nella desolazione, senza quella grazia o consolazione. Al contrario, se sei nella desolazione, pensa che,
con la sua grazia, puoi resistere, prendendo forza dal Signore” (ES n. 324).

LE INSIDIE DEL NEMICO

Lo stile del nemico non cambia, anche se a volte deve cambiare la sua strategia. Lo stile & la persona.
E, nel caso di Satana, la Sacra Scrittura lo descrive come «padre della menzogna» (Gv 8,44), «principe di
guesto mondo» (Gv 12,31) e «delle tenebre», che si presenta minaccioso ostentando forza (1Pt 5,8: «
come un eone ruggente»), quando in realta & stato gia vinto da Cristo (Lc 11,20-22; Gv 16,11); ma
circuisce, assedia, tende lacci e insidie per perdere 'uomo (1Tm 3,7; 6,9; Ef 6,11).

Inoltre avvertiamo che qui non si tratta necessariamente di «tempi abitualmente prolungati» o di
«periodi di crisi». Si puo trattare a volte di situazioni momentaneo o passeggere, di casi circostanziali,
come prova I'esperienza personale.

Sin dal principio della vita spirituale conviene che la persona conosca questo stile per non farsi
ingannare dal nemico. A questo scopo Ignazio indirizza le regole 12-14 [Es 325-327].

12



La spiritualita cristiana Il: vie all'interiorita (2020-2021)
Gli ES di Ignazio di Loyola: il discernimento degli spiriti - quarta unita

1. Incutere paura
DoDICESIMA REGOLA: “Il Nemico si comporta come la donna che diventa debole davanti alla forza e forte
davanti alla dolcezza. Infatti, come é proprio della donna che litiga con qualche uomo perdersi d’animo

e fuggire quando 'uomo le mostra il viso duro — mentre al contrario, se 'uomo comincia a fuggire e a
perdersi d’animo, I’ira, la vendetta e la ferocia della donna sono molto grandi e smisurate —; cosi é
proprio del Nemico indebolirsi, perdersi d’animo e indietreggiare con le tentazioni quando la persona
che si esercita nelle cose spirituali si oppone con fermezza alle sue tentazioni, facendo in modo
diametralmente opposto. Ma se, al contrario, la persona che si esercita comincia ad avere timore o a
perdersi d’animo nel fronteggiare le tentazioni, non c’é sulla faccia della terra bestia pit feroce del
Nemico della natura umana che persegua con maggiore malizia il proprio dannato intento” (ES 325).

La prima caratteristica della strategia del nemico, che Ignazio fa scoprire all’esercitante, ¢ tipica del
suo stile: mostrarsi con una potenza dominatrice che non ha, per far credere che & impossibile
resistergli, che & pil potente dell’anima che vuole guidare sulla strada tracciata con le sue imponenti
suggestioni. Incutere paura. A questo deve corrispondere la reazione dell’anima avveduta, che non deve
scoraggiarsi o avvilirsi davanti alla prepotenza del nemico, con energia e forte coraggio.

2. Il suo mezzo é la menzogna

TREDICESIMA REGOLA: “Ugualmente, il Nemico si comporta come un falso amante che non vuole venire
scoperto: infatti, come I'uomo falso parla maliziosamente e adesca la figlia di un buon padre o la moglie
di un buon marito, desiderando che le sue proposte restino segrete, mentre, al contrario, gli dispiace
molto se la figlia scopre al padre o la moglie al marito le sue parole, perché comprende che non potra pit
portare a compimento I'impresa cominciata; allo stesso modo, quando il Nemico ti suggerisce le sue
astuzie e persuasioni, vuole che siano accolte e tenute in segreto: gli dispiace molto se tu le manifesti al
tuo confessore o ad altra persona spirituale esperta, perché si rende conto di non poter portare avanti
I"opera incominciata, dal momento che sono stati scoperti i suoi inganni” (ES 326).

La seconda caratteristica, tipica di Satana, & che la sua ispirazione malvagia induce a nascondere
quello che uno sente a chi potrebbe aiutarlo a fugare I'inganno contenuto nella sua tentazione. Ignazio,
in questo caso, ricorre al paragone dell’'uomo che vuole sedurre una donna. Fara in modo di persuaderla
a non dire niente delle sue lusinghe né a suo marito, né a suo padre, che potrebbero svelare in tempo
all'interessata le cattive intenzioni dell'uvomo, o farebbero tutto il possibile per impedirgli di andare
avanti con il suo progetto.

L'insegnamento & chiaro e in consonanza con la tradizione dei padri del deserto e di tutta la
tradizione spirituale cristiana: & necessario essere franco e trasparente davanti al padre spirituale, al
maestro o all’aiuto competente, per non essere ingannati dalle seduzioni del nemico, per apprendere il
discernimento dei suoi inganni e dei suoi perversi suggerimenti. La stessa esperienza dice che a volte
basta soltanto aver manifestato la tentazione perché la sua forza scompaia. Basta solo aprirla alla luce,
perché si scopra quello che & e smetta di avere importanza o potere di turbare.

Attualmente esiste con maggior frequenza di prima la voglia di aprirsi e manifestare le proprie
tentazioni o situazioni psichiche, con mancanza di pudore e di prudenza, a chiunque
indiscriminatamente; a volte, con somma imprudenza e ignoranza, proprio a chi sara danneggiato dal
conoscere i nostri pensieri occulti o tentazioni, soprattutto se si riferiscono alla stessa persona a cui
vengono comunicati.

3. Lasua astuzia: attaccarti sui punti deboli
13



La spiritualita cristiana Il: vie all'interiorita (2020-2021)
Gli ES di Ignazio di Loyola: il discernimento degli spiriti - quarta unita

QUATTORDICESIMA REGOLA: “Similmente, il Nemico si comporta come un capo militare: dopo aver
piantato la tenda di comando e osservato le postazioni o la posizione di un castello, lo attacca dalla
parte piu debole. Cosi il Nemico ti osserva da tutte le parti ed esamina tutte le tue virtu teologali,
cardinali e morali, e ti attacca e cerca di prenderti dove ti trova pil debole” (ES 327).

La terza caratteristica dei comportamenti di Satana e quella di osservare come un buon stratega da
che parte deve attaccare ognuno, riconoscendo per prima cosa i suoi punti deboli. Ignazio lascia trarre la
conseguenza al lettore del suo testo: & necessario che vegli, particolarmente su quelle che sono le sue
debolezze; conoscere i suoi punti deboli per rinforzarli, o rimediare a quelle debolezze.

Anche qui il linguaggio preso dall’esperienza di Ignazio e dalle sue categorie mentali di gioventu ci
ricorda il consiglio della Sacra Scrittura (1Pt 5,8-9), dove siamo prevenuti contro il nemico che si
presenta in agguato (come chi gira intorno alla vittima per divorarla). E ci viene consigliato di resistergli
con fermezza e premunirci con la vigilanza.

2.2.2. Regole della seconda serie: quando vai di bene in meglio

Le regole della seconda serie si suppone che preparino a un discernimento piu sottile e profondo di
quelle della prima serie. Per questo non conviene darle prima che I’esercitante cominci a essere tentato
sotto apparenza di bene (regola 9-10). E il segnale che egli, nella sua evoluzione spirituale, & arrivato a
darsi al Signore, senza paura delle difficolta o degli schermi che possa comportare la sua generosa
dedizione, superando vergogne, rispetti umani e altre resistenze della natura. Per questo il nemico trova
la porta per entrare solo mascherandosi con I'apparenza di chi propone qualcosa di buono.

Sono le regole di chi va di bene in meglio che, oltre per crescere nel capire e nell’amare Dio e il
prossimo (via illuminativa e via unitiva), ti servono per compiere scelte concrete di vita e/o di lavoro.

Mentre le regole della prima serie si basano sulla distinzione tra consolazione e desolazione, queste
riguardano solo la consolazione, e in particolare la sua manifestazione sensibile: la gioia.

Tuttavia la consolazione stessa puo essere vera o ingannevole. Il nemico cerca di ingannare con la
parvenza di bene chi non € riuscito a ingannare con il piacere apparente o a scoraggiare con la
desolazione. E importante distinguere la consolazione di Dio da quella del nemico, che sembrano agire
allo stesso modo.

Attenzione che nel campo del bene il nemico provoca i danni maggiori. Per esempio il nemico sa
guastare il bene mettendoci un pizzico di male, come I'orgoglio o la stupidita (una mosca morta puo
rovinare tutto il profumo).

Per esempio quando fai il bene stai attento al modo con cui lo fai per vedere se & conforme allo
Spirito del Signore, al modo con cui nasce (perfezionismo, migliorismo, una correzione fraterna,
attivismo, ...

Insegna Antonio il grande che solo I'umilta salva, per cui non prendere mai troppo sul serio te e i tuoi
doni. Considera, invece, con venerazione e rispetto gli altri.

Questa seconda serie di regole sono 8 e possono distribuirsi cosi: Regole 1 e 7: segni dello spirito
buono e cattivo; Regole 3-6: per la consolazione con causa previa; Regole 2 e 8: per la consolazione
senza causa previa.

SEGNI DELLA SPIRITO BUONO E DI QUELLO CATTIVO [regole 1 e 7]

14



La spiritualita cristiana Il: vie all'interiorita (2020-2021)
Gli ES di Ignazio di Loyola: il discernimento degli spiriti - quarta unita

PRIMA REGOLA: “E proprio di Dio e dei suoi angeli dare con le loro ispirazioni vera letizia e gioia
spirituale, togliendo tutta la tristezza e I'agitazione che il demonio procura; é invece proprio di costui
combattere contro questa letizia e consolazione spirituale, presentando false ragioni, cavilli e continue
menzogne” (ES 329).

SETTIMA REGOLA: “A coloro che procedono di bene in meglio, I'angelo buono si insinua nell'anima in
modo dolce, delicato e soave, come una goccia d'acqua che entra in una spugna; al contrario, I'angelo
cattivo si insinua in modo pungente, con strepito e agitazione, come quando la goccia d'acqua cade sulla
pietra. Invece, in coloro che procedono di male in peggio, questi due spiriti si insinuano in modo
opposto. La causa di questo & la disposizione dell'anima, contraria o simile a quegli angeli: infatti,
quando & contraria, entrano con strepito e facendosi sentire; quando invece la disposizione & simile,
I'angelo entra in silenzio, come in casa propria che gli & aperta.” (ES 335).

Nel tipo di anime a cui si riferiscono queste regole c’e gia una sintonia affettiva e tendenziale con la
volonta di Dio, che € l'unica cosa che desiderano. La partecipazione alla natura divina, che ¢é stata loro
concessa con la grazia santificante, ha sviluppato in esse, con l'azione ripetuta delle loro potenze
soprannaturali nell'esercizio della virtu e nella cooperazione con le grazie attuali, un senso di
connaturalita per captare i movimenti e gli impulsi dello spirito buono. Questa sintonia fa si che la
presenza e l'opera dello spirito buono si faccia sentire con effetti di pacifica soavita, dolcezza, felicita e
gioia spirituale”, togliendo ogni turbamento che possa aver precedentemente indotto il nemico: «Come
una goccia d'acqua che entra in una spugna; ,..in silenzio, come in casa propria e a porte aperte».

Al contrario, la presenza e l'opera dello spirito cattivo non possono fare a meno di produrre
dissonanza e inquietudine, poiché le sue insinuazioni e il suo stile non vanno d’accordo (anche se per un
po' lo dissimula mascherandosi da angelo di luce, 2Cor 11,14) con la tendenza e I'orientamento affettivo
piu profondo e decisivo della persona: «Come quando la goccia d*acqua cade sulla pietra... con strepito
e sensazioni percettibili» (Esercizi, n. 335).

Invece, se cominciano ad andare di male in peggio, a raffreddarsi, a perdere spirito e a dissiparsi,
cadono nella tiepidezza e, secondo linterpretazione di A. Gagliardi, sono equiparabili, nel loro
atteggiamento rispetto alla perfezione, ai cattivi nel loro atteggiamento verso la grazia. E cosi nel loro
caso bisogna applicare le regole riguardo ai segni che lasciano gli spiriti”. In essi non trovano consonanza
né sintonia i suggerimenti o i segnali dello spirito buono che tende alla perfezione e, di conseguenza,
produrranno disgusto, inquietudine, turbamento della loro falsa pace. Mentre quelli dello spirito cattivo
entreranno in sintonia con la posizione spirituale che hanno queste persone e tenderanno a lasciarle
tranquille nella loro falsa pace, nata dalla tiepidezza, e a consolidarli nella loro direzione deviata.

Un'osservazione che puo servire come norma & quella della regola 1: «E proprio di Dio e dei suoi
angeli dare con le loro mozioni vera letizia e godimento spirituale [non falsa pace e soddisfazione delle
tendenze della “carne"], togliendo qualsiasi tristezza e turbamento inoculati dal nemico», perché I'anima
continui ad andare avanti, senza ostacoli che la trattengono, con gioia e generosita, progredendo
sempre nel servizio divino.

Invece e proprio dello spirito cattivo combattere contro tale letizia e consolazione spirituale,
adducendo ragioni speciose, sofismi e continua falsita, poiché cosi, se non condurla al male
direttamente, almeno la frana nella sua marcia generosa, la fa preoccupare di se stessa e a volte la
rende triste, sgradevole, la strada della virtu per persuaderla a rinunciare allo sforzo dell'impegno a
allontanarla dal bene.

15



La spiritualita cristiana Il: vie all'interiorita (2020-2021)
Gli ES di Ignazio di Loyola: il discernimento degli spiriti - quarta unita

CONSOLAZIONE SENZA CAUSA PREVIA [regole 2 e 8]

SECONDA REGOLA: “Solo Dio nostro Signore pud dare all'anima una consolazione senza una causa
precedente; infatti e proprio del Creatore entrare nell'anima, uscire, agire in essa, attirandola tutta

all'amore della sua divina Maesta. Dicendo senza una causa, si intende senza che I'anima senta o
conosca in precedenza alcun oggetto, da cui possa venire quella consolazione mediante i propri atti
dell'intelletto e della volonta” (ES 330).

Questa regola dice che solo Dio pud parlare direttamente al tuo cuore, senza nessuna mediazione di
alcuni tipo. Se e proprio di Dio dare gioia e forza che resistono a ogni prova, é proprio e solo di Dio dare
gioia anche senza alcuna causa specifica che la produca. Lui & pil intimo a te stesso di te stesso, e puo
manifestarsi come vuole, dandoti all'improvviso amore, attrazione e slancio interiore verso di lui, con
pace, gioia e forza, senza che tu abbia fatto nulla per produrre o meritare questo.

OTTAVA REGOLA: “Quando la consolazione é senza una causa, in essa non c'é inganno, perché, come si e
detto [330], proviene da Dio nostro Signore; tuttavia la persona spirituale, a cui Dio da questa
consolazione, deve considerare e distinguere con molta cura e attenzione il tempo proprio di questa
consolazione da quello successivo, nel quale I'anima rimane fervorosa e favorita dal dono e dalle
risonanze della consolazione passata. Spesso infatti, in questo secondo tempo, sia con un proprio
ragionamento, cioé con associazioni e deduzioni di concetti e di giudizi, sia per I'azione dello spirito
buono o di quello cattivo, la persona formula propositi o pensieri che non sono ispirati direttamente da
Dio nostro Signore; percio bisogna esaminarli molto accuratamente, prima di dar loro pieno credito e di
metterli in atto” (ES 336).

Questa regola ci ricorda che le ispirazione del Signore piu pure possono combinarsi con altre, che
sono a loro volta buone e cattive. Bisogna che ti distingua bene tra lispirazione del Signore e il momento
che segue (il tempo che viene dopo), dove tu comincia ad agire, sotto la guida sia del tuo io sia dello
spirito buono o cattivo.

CONSOLAZIONE CON CAUSA PREVIA [regole 3 - 6]

TERZA REGOLA: ““Sia I'angelo buono sia quello cattivo possono consolare I'anima con una causa, ma per
fini opposti: I'angelo buono per il bene dell'anima, perché cresca e proceda di bene in meglio; I'angelo
cattivo, al contrario, per attirarla ancor pili al suo dannato disegno e alla sua malizia” (ES 331).

Queste regole ci ricordano che oltre al messaggero buono, anche quello cattivo puo dar gioia con causa.
QUARTA REGOLA: “E proprio dell'angelo cattivo, che si trasforma in angelo di luce, entrare con il punto di
vista dell'anima fedele e uscire con il suo: suggerisce, cioe, pensieri buoni e santi, conformi a quell'anima
retta, poi a poco a poco cerca di uscirne attirando |'anima ai suoi inganni occulti e ai suoi perversi

disegni” (ES 332).

Con chi cerca di progredire con zelo, il nemico si traveste da angelo di luce, per poterlo fuorviare.

16



La spiritualita cristiana Il: vie all'interiorita (2020-2021)
Gli ES di Ignazio di Loyola: il discernimento degli spiriti - quarta unita

QUINTA REGOLA: “Dobbiamo fare molta attenzione al corso dei nostri pensieri. Se nei pensieri tutto é
buono il principio, il mezzo e la fine e se tutto é orientato verso il bene, questo é un segno dell'angelo
buono. Puo darsi invece che nel corso dei pensieri si presenti qualche cosa cattiva o distrattiva o meno
buona di quella che I'anima prima si era proposta di fare, oppure qualche cosa che indebolisce I'anima, la
rende inquieta, la mette in agitazione e le toglie la pace, la tranquillita e la calma che aveva prima:
questo allora é un chiaro segno che quei pensieri provengono dallo spirito cattivo, nemico del nostro
bene e della nostra salvezza eterna.” (ES 333).

Questa regola specifica la precedente e dice due cose complementari: I'azione di Dio é tutta buona
(sia nel principio, sia nel mezzo, sia nella fine) dal principio alla fine; se c’é qualcosa di meno bene, allora
e in azione il nemico.

SESTA REGOLA: “Quando il nemico della natura umana viene scoperto e riconosciuto per la sua coda
serpentina e per il fine cattivo a cui spinge, colui che é stato tentato fara bene a esaminare subito il corso
dei pensieri buoni all'inizio da lui suggeriti, e a considerare come il demonio a poco a poco abbia cercato
di farlo discendere dalla soavita e dalla gioia spirituale in cui si trovava, fino ad attirarlo al suo disegno
perverso; cosi, tenendo conto di questa esperienza, potra guardarsi dai suoi soliti inganni” (ES 334).

17



