
La spiritualità cristiana II: vie all’interiorità (2020-2021) 
Condizioni per un retto discernimento spirituale - Terza unità 

 

1 
 

 

Condizioni per un retto discernimento spirituale1 
 

In questa terza unità, in continuazione con quanto detto nelle prime due lezioni, cerchiamo 

di individuare le condizioni di fondo, valide, se rispettate, a poter «presumere» di arrivare ad 

esercitare un retto discernimento. 

 

 

3.1. Essere sani: individuare il bene più prezioso del cuore 

 

Pensiamo a quando siamo invitati all’amore del prossimo, all’amore vicendevole. È evidente 

che non si tratta di un’esortazione sentimentale, per cui non posso dire di amare tutti gli 

uomini, se non sono capace di amare nel concreto il mio vicino. Ma l’errore, lì dove non siamo 

sani, sta nel fatto di pensare all’amore vicendevole sulla base del nostro sentire e non in 

funzione della nostra esperienza di Dio. 

Se non c’è amore vicendevole, non significa che non ho buoni sentimenti: vuol dire che non 

sono intelligente. In effetti in Ef 4,32-5,1 si dice: «Siate benevoli gli uni verso gli altri, 

misericordiosi, perdonandovi a vicenda come Dio ha perdonato a voi in Cristo. Fatevi miei 

imitatori». 

Quello che qui è reso «perdonandovi a vicenda», in greco è un verbo altamente significativo. 

Abbiamo già avuto modo di citare questo passo. Non si tratta dell’usuale «perdonarsi», ma di 

un verbo che alla lettera si dovrebbe rendere «facendovi grazia gli uni gli altri come Dio ha fatto 

grazia di sé in Cristo a voi. Diventate quindi imitatori di Dio». Come Lui ha fatto dono di sé agli 

uomini in Cristo, cosi noi siamo chiamati a fare dono di noi agli altri in Cristo. 

Qui va operato il discernimento: l’amore vicendevole non è in funzione del sentire di essere 

capaci di aprirci agli altri, ma in funzione della condivisione di un’esperienza con Dio, 

indipendentemente, almeno all’inizio, da quello che sentiamo. Il far grazia di sé agli altri 

risponde più direttamente al fatto di onorare sempre, comunque, in ogni occasione, gli altri. E 

questa è una decisione del cuore, non un effetto del suo sentire. È frutto di libertà, non di 

natura. Cosi dice il retto discernimento. Il sentire dipende dalla natura, il decidere 

(acconsentire) dal volere. Ma non semplicemente da quel volere che ancora esprime 

costrizione di abitudini, desideri e movimenti della natura, bensì da quel volere libero che 

esprime responsabilità, vale a dire risposta di senso e di prospettiva che il cuore liberamente 

assume. Non c’è corso di eventi, siano buoni o cattivi, capace di dar senso all’uomo. È l’uomo 

che, nella sua libertà responsabilmente giocata, da senso agli eventi e la responsabilità si gioca 

nel riconoscere che ogni azione è Grazia per vivere la propria vocazione all’umanità. 

L’onorare non comporta la preoccupazione di abbassarsi davanti agli altri, ma di fare in 

modo che nessuno si abbassi davanti a noi. Questo contenuto positivo di far grazia di sé agli 

altri non può essere concretizzato, se il discernimento non è in funzione della sapienza che 

viene dalla fede e da una fede sperimentata perché se non abbiamo mai percepito che Dio ci ha 

                                                           
1
 E. CITTERIO, La vita spirituale e i suoi segreti, EDB, Bologna 2007, p. 150-162. 



La spiritualità cristiana II: vie all’interiorità (2020-2021) 
Condizioni per un retto discernimento spirituale - Terza unità 

 

2 
 

fatto grazia di sé senza che noi lo meritassimo, neanche noi saremo capaci di fare grazia di noi 

agli altri, quando non se lo meritano e ci danno fastidio o ci affliggono. Noi non sapremo mai 

presentare il nostro cuore accogliente, benevolo, se il nostro cuore non ha già provato ad 

essere accolto in modo benevolo, buono, da Dio. Ed ecco perché l’amore del prossimo è sempre 

legato alla nostalgia di Dio sia in chi lo dà sia in chi lo riceve. 

Una affermazione di Massimo il Confessore ci aiuta a guardare ancora più in profondità:  

 

«Chi non disprezza gloria e disonore, ricchezza e povertà, piacere e dolore, non ha ancora 

raggiunto la perfetta carità: perché la perfetta carità non solo disprezza queste cose, ma 

persino la propria vita temporale e la morte». 

 

A noi pensieri di questo tipo suonano strani e difficili da capire. L’esercizio del discernimento 

invece è a tal punto preciso che fa giocare la vita in rapporto al bene più prezioso del cuore. 

L’amore, accolto e condiviso, che corrisponde all’esperienza e alla conoscenza del Dio che mi si 

è fatto vicino, è la cosa più preziosa che possiamo possedere e il cuore non trova nulla di più 

significativo o di più attraente nella vita, tanto da essere disposti anche a morire pur di non 

perderlo. Se non c’è niente per cui vale la pena di morire, vuol dire che il livello di vita è di bassa 

qualità. La vita è piena quando tu sei disposto anche a perderla per salvare quello che è il 

tesoro più prezioso. Nella fede il più delle volte non siamo certo «in pericolo» di martirio, ma la 

stessa logica del martirio vale nelle prove e nelle afflizioni della vita: «Scorgi ancora il tesoro? Lo 

vuoi difendere?». Se sì, siamo «martiri». 

L’espressione «disprezzare» non va intesa come se i Padri invitassero a non tenere in conto il 

valore delle cose. Disprezzare equivale all’essere indifferenti; non però nel senso di non 

provare nulla, ma nel senso di non permettere che ci sia un motivo, a partire dalle cose, che 

faccia amare o odiare un altro uomo. Disprezzare vuol dire non cercare le cose come motivo 

sufficiente per amare od odiare. Da questo modo di vivere il disprezzo si scatena la libertà 

interiore. La sanità comporta il porsi a quel livello, dove entra in gioco la decisione del cuore. È 

la radicalità dell’esercizio della fede, nella convinzione che il nostro cuore è proprio fatto per 

quella radicalità, perché li trova la realizzazione della sua umanità. 

 

3.2. Essere concreti: mai sentirci nell’importanza di essere offesi 

 

Mi rifaccio a «Le lettere di Berlicche», di C.S. Lewis, dove viene descritta con arguzia 

l’attività di un giovane diavolo alle prese con le sue prime prede: 

 

«Il diavolo custode» di un inglese qualunque spinge con tutte le forze l’uomo, che lui 

"sorveglia", a sacrificarsi in una questione che lo preoccupa: quella eminentemente 

britannica del tè. Il comune mortale vorrebbe bere il tè delle cinque sulla terrazza, la 

moglie e la suocera preferiscono berlo in casa. Cedi, gli suggerisce il diavolo, sii pio, buono, 

altruista, sacramenti, accontentale. Così l'uomo beve il tè con loro e si sente sempre 

infelice e consapevole di subire un torto, la bevanda gli si ferma in gola, maledice nella sua 

mente le due donne che, a loro volta, si rendono ben conto che ha fatto loro una 



La spiritualità cristiana II: vie all’interiorità (2020-2021) 
Condizioni per un retto discernimento spirituale - Terza unità 

 

3 
 

concessione controvoglia e sentono crescere la loro avversione per lui. Il diavolo esulta, tre 

sue future prede. Cosa avrebbe dovuto fare l’uomo? Non andare troppo lontano sulla via 

della virtù per un fatto secondario, riconoscere i propri limiti; dire chiaro e tondo, che è 

più piacevole prendere il tè sulla terrazza, anche da solo. Le donne sarebbero state dentro, 

lui fuori, tutti sarebbero stati contenti, lo “spirito di sacrificio” privo di buon senso (e 

attuato a vanvera) sarebbe stato sconfitto e, ad un più alto grado di modestia, nessuna 

delle tre anime sarebbe affondata nei meandri del risentimento e dell’irritazione - meandri 

che per i piccoli diavoli sono un vero e proprio viale». 

 

La concretezza risponde all’urgenza della modestia nel vivere i propri sentimenti e i propri 

ideali. Penso a un commento ebraico della scena del peccato delle origini. Ricordate il colloquio 

tra il serpente ed Eva? Dove sta l’astuzia del serpente e il peccato di Eva? Rileggiamo i testi:  

 

«II Signore Dio diede questo comando all’uomo: “Tu potrai mangiare di tutti gli alberi del 

giardino, ma dell’albero della conoscenza del bene e del male non devi mangiare, perché, 

quando tu ne mangiassi, certamente moriresti“» (Gen 2,16-17); «Il serpente era la più 

astuta di tutte le bestie selvatiche fatte dal Signore Dio. Egli disse alla donna: “è vero che 

Dio ha detto: Non dovete mangiare di nessun albero del giardino?”. Rispose la donna al 

serpente: “Dei frutti degli alberi del giardino noi possiamo mangiare, ma del frutto 

dell’albero che sta in mezzo al giardino Dio ha detto: Non ne dovete mangiare e non lo 

dovete toccare, altrimenti morirete. Ma il serpente disse alla donna: “Non morirete 

affatto! Anzi, Dio sa che quando voi ne mangiaste, si aprirebbero i vostri occhi e 

diventereste come Dio, conoscendo il bene e il male ”» (Gen 3,1-5). 

 

Qual è la differenza tra il comando che ha dato Dio e quello che Eva riporta al serpente? Eva 

altera la parola del Signore, fa un’aggiunta: «non lo dovete toccare». Quell’antico commento 

ebraico legge il testo con l’annotazione che il serpente ha detto ad Eva: «prova a toccarlo». Eva 

prova e non succede niente (e pensa: Dio non ha detto il vero!) e allora il serpente: «puoi anche 

mangiarlo». Eva mangia e disobbedisce al Signore, trovando la morte. 

Spesso noi ci troviamo esattamente in questa situazione nel nostro agire; manchiamo di 

concretezza e di modestia e aggiungiamo qualcosa al comandamento di Dio.  

Nel discernimento occorre evitare in assoluto di aggiungere qualcosa alla parola di Dio. Si 

aggiunge sia perché si può interpretare in modo sbagliato la Parola che si invoca, sia perché si è 

immodesti, si va oltre le proprie forze. L’esempio riguardo all’amare il prossimo calza bene: se 

uno intende viverlo con il sentimento in un certo trasporto, non solo non osserva il 

comandamento, ma si allontanerà sempre più, perché come Eva dirà ad un certo punto: Dio mi 

ha ingannato, Dio comanda una cosa troppo complicata, fatta per i santi e non per tutti e cosi si 

chiude la possibilità di entrare nel regno dei cieli. 

Altro esempio. Se mentre faccio una passeggiata mi imbatto in un cane e mi morde, resto 

ferito o offeso? Sicuramente solo ferito, magari arrabbiato nero con il padrone della bestia! Se 

invece incontro un uomo che mi dà del cretino, mi sento ferito o offeso? Mi ritrovo ferito 

dentro e offeso. Gli indiani dicono che un guerriero, per essere guerriero, può subire infinite 



La spiritualità cristiana II: vie all’interiorità (2020-2021) 
Condizioni per un retto discernimento spirituale - Terza unità 

 

4 
 

ferite ma mai sentirsi offeso, perché nessuno può entrare nella testa dell’altro e dire: tu non mi 

devi fare questo. Il guerriero sa di non essere tanto importante nel mondo da essere offeso da 

qualcuno. Per esercitare un vero discernimento ed essere nella concretezza, non dobbiamo 

mai sentirci nell’importanza di essere offesi. Questo però gli indiani lo dicono del guerriero 

perché l`uomo normale della tribù non arriverebbe a questo livello, ma chi accetta di fare un 

cammino spirituale deve sentirsi come un guerriero. 

La concretezza della provvidenza per noi si esprime, per chi ha un buon discernimento, in 

tanti modi. Per esempio, quando vediamo un altro agire in un certo modo e formuliamo un 

giudizio oppure sentiamo un fastidio o subiamo un’afflizione da parte dell’altro, il fatto di 

registrare la cosa ha un preciso significato: è come se Dio ci avvertisse che qualche cosa di 

quell’atteggiamento cattivo l’abbiamo anche noi e ci invita al pentimento. Anche questo è un 

modo di imparare a discernere per quale strada noi dobbiamo passare. 

 

Suggerisco altre due piccole indicazioni per essere concreti nel discernimento. 

Una prima, quella che possiamo definire in sintesi come il recupero dell’energia del peccato. 

Spesso buttiamo via i nostri peccati disprezzandoci e invece sono preziosi, bisogna imparare a 

sfruttarli. Occorre chiedersi nella  preghiera cosa cercavamo. L’antico adagio «odiare il peccato, 

ma non il peccatore» deve valere anche nei nostri confronti.  

Nei peccati restano come intrappolate le risorse spirituali in termini di anelito, di desiderio, 

che dobbiamo imparare a decifrare e recuperare attraverso il pentimento. Ogni peccato si può 

cosi trasformare in un trampolino di lancio e non tramutarsi, come spesso capita, in un 

ingombro della coscienza. Riconoscere il proprio peccato fino in fondo vuol dire comprendere 

l’esperienza interiore soggiacente, le risorse positive impiegate che non perdono il loro valore 

semplicemente perché sono state impiegate male. 

Non è poi realmente importante superare il difetto (di difetti ne avremo sempre); 

l’importante è riuscire a non giustificare il nostro difetto, a nessun livello. Significa accettare il 

principio della gradualità: ogni cosa comporta la sua concatenazione necessaria, nel tempo. 

Accettare questo con pace, in tutta normalità, evita rabbia e frustrazioni inutili e presuntuose. 

Si tratta, nella preghiera, di impostare un dialogo profondo che porti, in modo più o meno 

esplicito, ad una manifestazione verbale dei pensieri, cioè di quelle pulsioni elementari 

considerate/ancora prima che assumano una precisa connotazione morale è responsabile. 

Si tratta di imparare a entrare nel proprio cuore, approdando in tal modo ad una reale 

conoscenza di se stessi. Vengono via via svelate quelle identificazioni, per lo più inconsce, che 

ciascuno instaura con una particolare immagine di sé stesso, immagine che di fatto rappresenta 

una maschera, la quale cela il proprio vero essere a se stessi e agli altri. Riuscire a riconoscerci 

nella nostra realtà, con pacatezza e misura, insegna a scoprire e a liberare quell’energia 

profonda del cuore che in molti casi è soffocata da gravi sensi di colpa o da schematismi morali 

costrittivi. È una buona propedeutica, insomma, per offrire a Dio tutto di noi. 

La seconda, ancora nei riguardi del prossimo, la possiamo definire così: non sprecare 

nessuna reazione. Quando sentiamo un fastidio, un disagio, oppure un desiderio di 

prepotenza... non buttiamo via queste reazioni della sensibilità perché nascondono i nostri 

timori e i nostri desideri: tutto ciò che registriamo verso il prossimo parla del nostro cuore. Se 



La spiritualità cristiana II: vie all’interiorità (2020-2021) 
Condizioni per un retto discernimento spirituale - Terza unità 

 

5 
 

sappiamo tenerne conto, avremo spesse volte delineata in pratica la strada da percorrere. Non 

si tratta di fare uno sforzo particolare, ma di un’attenzione alle proprie reazioni nelle varie 

circostanze (registrare ciò che succede nel cuore). Non dobbiamo perdere nulla di quello che 

passa nel cuore, nel bene e nel male, e spesso il male che passa ha più da insegnarci del bene, 

perché il male ci fa vedere i punti più deboli, le corde che più vibrano e toccando le quali 

possiamo aprirci al regno di Dio. 

 

3.3. L’intelligenza delle Scritture: discernimento spirituale e Parola di Dio 

 

Per custodire veramente il nostro cuore abbiamo bisogno di una parola certa e fedele, una 

parola che non può essere ingannata, una parola capace di fare chiarezza e mascherare l’origine 

e la direzione dei nostri desideri, una parola alla quale i pensieri non possono resistere e sono 

obbligati a rispondere correttamente. Questa parola capace di far luce e di interrogare ciò che 

si muove nel nostro cuore e ciò che orienta la nostra vita è la Parola di Dio. La Parola di Dio 

permette un autentico discernimento spirituale in vista di una scelta conforme alla volontà di 

Dio, al progetto che Dio ha su di noi; un discernimento appunto secondo lo Spirito. 

In realtà, non è cosi facile disporsi a giocarsi le nostre scelte di vita secondo la Parola di Dio. E 

questo per diversi motivi, tra i quali la tendenza di ridurre la parola a semplice strumento di 

comunicazione. 

Siamo troppo abituati a collegare le parole alla mente che le deve capire. E come se 

intendessimo una parola solo in funzione del messaggio che vuole comunicare. Parola come 

comunicazione. Ma il mistero di una parola è ben più profondo e radicale. Una parola ha 

sempre attinenza con colui che la proferisce, con le segrete e palesi intenzioni del cuore dal 

quale scaturisce; prima che comunicazione dice rapporto, legame, comunione; ha a che fare 

con le attese del cuore che l’ascolta. Parola insomma rivolta prima di tutto e 

fondamentalmente al cuore di una persona. 

Ecco perché, lungo tutta la tradizione, quando si parla della Parola di Dio, delle Scritture, non 

si insiste tanto sullo sforzo per comprenderla, ma sull’apertura di cuore per assimilarne la 

potenza. Quello che una bellissima preghiera dopo la comunione dice dell’eucaristia vale allo 

stesso titolo nei confronti della parola di Dio: «La potenza di questo sacramento, o Padre, ci 

pervada corpo e anima, perché non prevalga in noi il nostro sentimento, ma l’azione del tuo 

Santo Spirito». Per percepire la realtà di questa potenza, ci è utile questa esortazione di 

Simeone il Nuovo Teologo:  

 

«Siate pienamente certi, fratelli miei, che nulla rende così facile la nostra salvezza quanto 

il seguire i divini precetti del Salvatore. Abbiamo però bisogno di molte lacrime, di grande 

timore, di grande pazienza e di preghiera perseverante perché ci venga rivelato il senso 

anche di una sola parola del Signore, cosicché possiamo conoscere il grande mistero 

nascosto nelle minime parole ed esporre la nostra vita fino alla morte anche per un solo 

apice dei comandamenti di Dio».  

 



La spiritualità cristiana II: vie all’interiorità (2020-2021) 
Condizioni per un retto discernimento spirituale - Terza unità 

 

6 
 

Di qui scaturiscono certi atteggiamenti interiori, senza i quali il senso stesso della Parola che 

ascoltiamo o leggiamo, nonostante lo sforzo mentale di comprenderla, resterà chiuso per noi, 

impenetrabile, respingente, senza possibilità di interferire con le energie vitali che danno vigore 

al nostro uomo interiore. Mi riferisco a tre atteggiamenti particolari. 

 

3.3.1. Aprirsi al mistero: leggere, praticare, comprendere 

 

In senso religioso, il «mistero» della Parola non allude primariamente a ciò che non si può 

comprendere, bensì a ciò di cui si è invitati a diventare partecipi. È l’atteggiamento che descrive 

Origene 

 

«E così, dopo questo discorso, raccolte per quanto possibile le parole delle Scritture, 

deponiamole nel cuore e cerchiamo di vivere in modo ad esse conforme, se mai possiamo 

diventare puri prima del nostro esodo e avendo preparato per questo esodo le nostre 

opere possiamo, uscendo, essere accolti tra gli stessi buoni ed essere salvati in Cristo 

Gesù». 

 

Il suggerimento di Origene: dopo la lettura, scrivere tutto nel proprio cuore, conformare 

la propria vita con quanto letto per entrare in possesso della santa eredità, cioè arrivare a 

comprendere la parola di Dio fino ad assimilare tutta la potenza di salvezza che racchiude. 

La norma del comprendere è definita dalla Tradizione in questa successione: leggere, 

praticare, comprendere; non invece come solitamente intendiamo: leggere, comprendere, 

praticare. Non si pratica quello che la testa capisce, ma quello che il cuore è disposto ad 

accogliere. La potenza della Parola è in funzione del cuore, non della mente, come dice 

Marco l’Asceta: 

 

«La parola del Signore contiene la potenza stessa del regno, essendo diventata per i 

credenti la sostanza dei beni sperati, la caparra della nostra eredità, le primizie dei beni 

eterni... La parola pone coloro che l’hanno ascoltata nell’obbligo di metterla in pratica 

fornendo contemporaneamente al cuore la possibilità di eseguire ciò che è stato detto».  

 

S. Paolo scrive:  

«Infatti fino ad oggi quel medesimo velo rimane, non rimosso, alla lettura dell’Antico 

Testamento, perché è in Cristo che esso viene eliminato. Fino ad oggi, quando si legge Mosè, un 

velo è steso sul loro cuore; ma quando ci sarà la conversione al Signore, quel velo sarà tolto» 

(2Cor 3,14-16).  

 

Il discorso può essere allargato per noi: fino ad oggi, quando si leggono le Scritture, Antico e 

Nuovo Testamento, un velo è steso sul nostro cuore; ma quando ci sarà la conversione al 

Signore, quel velo sarà tolto! Conversione, in questo contesto, significa anzitutto nuova visione 

delle cose, nuovo orientamento del cuore fino a realizzare il mistero della fede, cioè il Cristo in 

noi. Ecco perché la comprensione della Parola è segnata dalla conversione del cuore. Senza 



La spiritualità cristiana II: vie all’interiorità (2020-2021) 
Condizioni per un retto discernimento spirituale - Terza unità 

 

7 
 

l’attesa del cuore di incontrare qualcuno, di trovare qualcuno che desidera incontrarlo e farlo 

partecipe della sua intimità, la comprensione delle Scritture è velata. Come dice una bella 

preghiera: «Donaci, o Padre, di non  avere nulla di più caro del tuo Figlio, che rivela al mondo il 

mistero del tuo amore e la vera dignità dell’uomo; colmaci del tuo Spirito perché lo annunziamo 

ai fratelli con la fede e con le opere».  

O con le parole di Simeone il Nuovo Teologo: 

 

 «O divina carità, dove trattieni il Cristo? Dove lo nascondi? Perché, tu che hai preso il 

Salvatore del mondo, ti sei allontanata da noi? Apri un poco la tua porta anche a noi indegni, 

perché anche  noi vediamo il Cristo che ha patito per noi e crediamo alla sua misericordia per 

la quale non morremo più, se lo avremo cosi contemplato». 

 

Oppure ancora con la brama di Origene: 

 

 «Magari venisse concessa anche a me l’eredità di Abramo, Isacco, Giacobbe e divenisse mio 

il mio Dio allo stesso modo che e  diventato Dio di Abramo, Dio di Isacco, Dio di Giacobbe, in Cri 

sto Gesù, Signore nostro».  

 

3.3.2. Custodire il senso della preziosità e dell’infinitezza della Parola di Dio 

 

  Dice Efrem nel suo commento al Diatessaron: 

 

  «Chi è capace di comprendere tutta la ricchezza di una sola delle tue parole, o Dio? Ciò 

che comprendiamo è assai meno di quello che lasciamo [...] Egli ha nascosto nella sua 

parola tutti i tesori, perché ciascuno di noi trovi una ricchezza in ciò che medita[...] Quanto 

hai preso e portato via è la tua parte, ma ciò che resta è ancora tua eredità [...]». 

 

Noi siamo troppo preoccupati di prendere subito la nostra parte, dimenticando che anche 

quello che resta da comprendere ci spetta come eredità. Nel Vangelo di Giovanni leggiamo: 

«Dio infatti ha tanto amato il mondo da dare il suo Figlio unigenito, perché chiunque crede in lui 

non muoia, ma abbia la vita eterna. [...] In verità, in verità vi dico, il Figlio da sé non può fare 

nulla se non ciò che vede fare dal Padre; quello che egli fa, anche il Figlio lo fa» (Gv 3,16; 5,19). 

La prima frase la applichiamo solitamente al mistero dell’incarnazione. Ma anche il dono 

della Parola rivela l’amore del Padre per il mondo. E la Parola e stata rivelata perché gli uomini 

abbiano la vita, proprio come Gesù ripete ai farisei, sebbene in un contesto di rimprovero: «Voi 

scrutate le Scritture credendo di avere in esse la vita eterna [...]» (Gv 5,39). 

La seconda frase non esprime forse il mistero stesso della meditazione delle Scritture? Gesù 

fa quello che vede fare dal Padre, quello cioè che contempla nel Padre in ragione della sua 

intimità, non del suo «voler comprendere» il Padre. E per noi non vale la stessa cosa? Non 

dovremo fare quello che vediamo fare da Dio, dal Cristo? E come vedere, se non immergendoci 

nelle Scritture, in ragione della disponibilità del nostro cuore a sentire e a raccogliere il 

desiderio di Dio di incontrare l’uomo e godere con lui della vita di cui lo vuole fare partecipe? 



La spiritualità cristiana II: vie all’interiorità (2020-2021) 
Condizioni per un retto discernimento spirituale - Terza unità 

 

8 
 

Queste due espressioni del Vangelo di Giovanni raccontano tutta la preziosità e l’infinitezza 

della Parola di Dio! 

 

3.3.3.  Il gusto per la Sapienza di Dio  

 

È l’insistenza sul rapporto più che sulla circostanza o sull’oggetto della Parola. L’afferma 

Marco l'Asceta: 

 

«Ogni parola del Cristo manifesta la misericordia, la giustizia e la sapienza di Dio: chi 

l’ascolta volentieri ne sperimenta la potenza. Perciò quelli che senza misericordia e 

ingiustamente ascoltarono con fastidio, non poterono comprendere la sapienza di Dio; 

anzi crocifissero chi la insegnava loro. Esaminiamoci dunque se lo ascoltiamo con piacere. 

Egli ha infatti detto: Chi accoglie i miei comandamenti e li osserva, questi mi ama. Chi mi 

ama sarà amato dal Padre mio e anch’io lo amerò e mi manifesterò a lui” (Gv 14,21). Vedi 

come ha nascosto la sua manifestazione nei suoi comandamenti?» 

 


