La spiritualita cristiana Il: vie all'interiorita (2020-2021)
Condizioni per un retto discernimento spirituale - Terza unita

Condizioni per un retto discernimento spirituale’

In questa terza unita, in continuazione con quanto detto nelle prime due lezioni, cerchiamo
di individuare le condizioni di fondo, valide, se rispettate, a poter «presumere» di arrivare ad
esercitare un retto discernimento.

3.1. Essere sani: individuare il bene piu prezioso del cuore

Pensiamo a quando siamo invitati al’amore del prossimo, all’lamore vicendevole. E evidente
che non si tratta di un’esortazione sentimentale, per cui non posso dire di amare tutti gli
uomini, se non sono capace di amare nel concreto il mio vicino. Ma I'errore, li dove non siamo
sani, sta nel fatto di pensare all’amore vicendevole sulla base del nostro sentire e non in
funzione della nostra esperienza di Dio.

Se non c’e amore vicendevole, non significa che non ho buoni sentimenti: vuol dire che non
sono intelligente. In effetti in Ef 4,32-5,1 si dice: «Siate benevoli gli uni verso gli altri,
misericordiosi, perdonandovi a vicenda come Dio ha perdonato a voi in Cristo. Fatevi miei
imitatori».

Quello che qui € reso «perdonandovi a vicenda», in greco & un verbo altamente significativo.
Abbiamo gia avuto modo di citare questo passo. Non si tratta dell’usuale «perdonarsi», ma di
un verbo che alla lettera si dovrebbe rendere «facendovi grazia gli uni gli altri come Dio ha fatto
grazia di sé in Cristo a voi. Diventate quindi imitatori di Dio». Come Lui ha fatto dono di sé agli
uomini in Cristo, cosi noi siamo chiamati a fare dono di noi agli altri in Cristo.

Qui va operato il discernimento: I’'amore vicendevole non & in funzione del sentire di essere
capaci di aprirci agli altri, ma in funzione della condivisione di un’esperienza con Dio,
indipendentemente, almeno all’inizio, da quello che sentiamo. Il far grazia di sé agli altri
risponde piu direttamente al fatto di onorare sempre, comunque, in ogni occasione, gli altri. E
questa & una decisione del cuore, non un effetto del suo sentire. E frutto di liberta, non di
natura. Cosi dice il retto discernimento. Il sentire dipende dalla natura, il decidere
(acconsentire) dal volere. Ma non semplicemente da quel volere che ancora esprime
costrizione di abitudini, desideri e movimenti della natura, bensi da quel volere libero che
esprime responsabilita, vale a dire risposta di senso e di prospettiva che il cuore liberamente
assume. Non ¢’ corso di eventi, siano buoni o cattivi, capace di dar senso all’'uomo. E 'uomo
che, nella sua liberta responsabilmente giocata, da senso agli eventi e la responsabilita si gioca
nel riconoscere che ogni azione € Grazia per vivere la propria vocazione all’'umanita.

L'onorare non comporta la preoccupazione di abbassarsi davanti agli altri, ma di fare in
modo che nessuno si abbassi davanti a noi. Questo contenuto positivo di far grazia di sé agli
altri non puo essere concretizzato, se il discernimento non € in funzione della sapienza che
viene dalla fede e da una fede sperimentata perché se non abbiamo mai percepito che Dio ci ha

L E. CITTERIO, La vita spirituale e i suoi segreti, EDB, Bologna 2007, p. 150-162.
1



La spiritualita cristiana Il: vie all'interiorita (2020-2021)
Condizioni per un retto discernimento spirituale - Terza unita

fatto grazia di sé senza che noi lo meritassimo, neanche noi saremo capaci di fare grazia di noi
agli altri, quando non se lo meritano e ci danno fastidio o ci affliggono. Noi non sapremo mai
presentare il nostro cuore accogliente, benevolo, se il nostro cuore non ha gia provato ad
essere accolto in modo benevolo, buono, da Dio. Ed ecco perché I'amore del prossimo & sempre
legato alla nostalgia di Dio sia in chi lo da sia in chi lo riceve.

Una affermazione di Massimo il Confessore ci aiuta a guardare ancora piu in profondita:

«Chi non disprezza gloria e disonore, ricchezza e poverta, piacere e dolore, non ha ancora
raggiunto la perfetta carita: perché la perfetta carita non solo disprezza queste cose, ma
persino la propria vita temporale e la morte».

A noi pensieri di questo tipo suonano strani e difficili da capire. L’esercizio del discernimento
invece e a tal punto preciso che fa giocare la vita in rapporto al bene piu prezioso del cuore.
L'amore, accolto e condiviso, che corrisponde all’esperienza e alla conoscenza del Dio che mi si
e fatto vicino, & la cosa piu preziosa che possiamo possedere e il cuore non trova nulla di piu
significativo o di piu attraente nella vita, tanto da essere disposti anche a morire pur di non
perderlo. Se non c’é niente per cui vale la pena di morire, vuol dire che il livello di vita e di bassa
gualita. La vita & piena quando tu sei disposto anche a perderla per salvare quello che ¢ il
tesoro pil prezioso. Nella fede il piu delle volte non siamo certo «in pericolo» di martirio, ma la
stessa logica del martirio vale nelle prove e nelle afflizioni della vita: «Scorgi ancora il tesoro? Lo
vuoi difendere?». Se si, siamo «martiri».

L'espressione «disprezzare» non va intesa come se i Padri invitassero a non tenere in conto il
valore delle cose. Disprezzare equivale all’essere indifferenti; non pero nel senso di non
provare nulla, ma nel senso di non permettere che ci sia un motivo, a partire dalle cose, che
faccia amare o odiare un altro uomo. Disprezzare vuol dire non cercare le cose come motivo
sufficiente per amare od odiare. Da questo modo di vivere il disprezzo si scatena la liberta
interiore. La sanitad comporta il porsi a quel livello, dove entra in gioco la decisione del cuore. E
la radicalita dell’esercizio della fede, nella convinzione che il nostro cuore & proprio fatto per
guella radicalita, perché li trova la realizzazione della sua umanita.

3.2. Essere concreti: mai sentirci nell'importanza di essere offesi

Mi rifaccio a «Le lettere di Berlicche», di C.S. Lewis, dove viene descritta con arguzia
I'attivita di un giovane diavolo alle prese con le sue prime prede:

«Il diavolo custode» di un inglese qualunque spinge con tutte le forze 'uomo, che lui
"sorveglia", a sacrificarsi in una questione che lo preoccupa: quella eminentemente
britannica del te. Il comune mortale vorrebbe bere il té delle cinque sulla terrazza, la
moglie e la suocera preferiscono berlo in casa. Cedi, gli suggerisce il diavolo, sii pio, buono,
altruista, sacramenti, accontentale. Cosi I'uomo beve il té con loro e si sente sempre
infelice e consapevole di subire un torto, la bevanda gli si ferma in gola, maledice nella sua
mente le due donne che, a loro volta, si rendono ben conto che ha fatto loro una
2



La spiritualita cristiana Il: vie all'interiorita (2020-2021)
Condizioni per un retto discernimento spirituale - Terza unita

concessione controvoglia e sentono crescere la loro avversione per lui. Il diavolo esulta, tre
sue future prede. Cosa avrebbe dovuto fare 'uomo? Non andare troppo lontano sulla via
della virtl per un fatto secondario, riconoscere i propri limiti; dire chiaro e tondo, che é
pit piacevole prendere il té sulla terrazza, anche da solo. Le donne sarebbero state dentro,
lui fuori, tutti sarebbero stati contenti, lo “spirito di sacrificio” privo di buon senso (e
attuato a vanvera) sarebbe stato sconfitto e, ad un pit alto grado di modestia, nessuna
delle tre anime sarebbe affondata nei meandri del risentimento e dell’irritazione - meandri
che per i piccoli diavoli sono un vero e proprio viale».

La concretezza risponde all’'urgenza della modestia nel vivere i propri sentimenti e i propri
ideali. Penso a un commento ebraico della scena del peccato delle origini. Ricordate il colloquio
tra il serpente ed Eva? Dove sta I'astuzia del serpente e il peccato di Eva? Rileggiamo i testi:

«ll Signore Dio diede questo comando all’uomo: “Tu potrai mangiare di tutti gli alberi del
giardino, ma dell’albero della conoscenza del bene e del male non devi mangiare, perché,
quando tu ne mangiassi, certamente moriresti“» (Gen 2,16-17); «ll serpente era la piu

")

astuta di tutte le bestie selvatiche fatte dal Signore Dio. Egli disse alla donna: “é vero che
Dio ha detto: Non dovete mangiare di nessun albero del giardino?”. Rispose la donna al
serpente: “Dei frutti degli alberi del giardino noi possiamo mangiare, ma del frutto
dell’albero che sta in mezzo al giardino Dio ha detto: Non ne dovete mangiare e non lo
dovete toccare, altrimenti morirete. Ma il serpente disse alla donna: “Non morirete
affatto! Anzi, Dio sa che quando voi ne mangiaste, si aprirebbero i vostri occhi e

diventereste come Dio, conoscendo il bene e il male ”» (Gen 3,1-5).

Qual ¢ la differenza tra il comando che ha dato Dio e quello che Eva riporta al serpente? Eva
altera la parola del Signore, fa un’aggiunta: «non lo dovete toccare». Quell’antico commento
ebraico legge il testo con I'annotazione che il serpente ha detto ad Eva: «prova a toccarlo». Eva
prova e non succede niente (e pensa: Dio non ha detto il vero!) e allora il serpente: «puoi anche
mangiarlo». Eva mangia e disobbedisce al Signore, trovando la morte.

Spesso noi ci troviamo esattamente in questa situazione nel nostro agire; manchiamo di
concretezza e di modestia e aggiungiamo qualcosa al comandamento di Dio.

Nel discernimento occorre evitare in assoluto di aggiungere qualcosa alla parola di Dio. Si
aggiunge sia perché si puo interpretare in modo sbagliato la Parola che si invoca, sia perché si &
immodesti, si va oltre le proprie forze. L’esempio riguardo all’amare il prossimo calza bene: se
uno intende viverlo con il sentimento in un certo trasporto, non solo non osserva il
comandamento, ma si allontanera sempre piu, perché come Eva dira ad un certo punto: Dio mi
ha ingannato, Dio comanda una cosa troppo complicata, fatta per i santi e non per tutti e cosi si
chiude la possibilita di entrare nel regno dei cieli.

Altro esempio. Se mentre faccio una passeggiata mi imbatto in un cane e mi morde, resto
ferito o offeso? Sicuramente solo ferito, magari arrabbiato nero con il padrone della bestia! Se
invece incontro un uomo che mi da del cretino, mi sento ferito o offeso? Mi ritrovo ferito
dentro e offeso. Gli indiani dicono che un guerriero, per essere guerriero, puo subire infinite

3



La spiritualita cristiana Il: vie all'interiorita (2020-2021)
Condizioni per un retto discernimento spirituale - Terza unita

ferite ma mai sentirsi offeso, perché nessuno puo entrare nella testa dell’altro e dire: tu non mi
devi fare questo. Il guerriero sa di non essere tanto importante nel mondo da essere offeso da
gualcuno. Per esercitare un vero discernimento ed essere nella concretezza, non dobbiamo
mai sentirci nell'importanza di essere offesi. Questo pero gli indiani lo dicono del guerriero
perché 'uomo normale della tribu non arriverebbe a questo livello, ma chi accetta di fare un
cammino spirituale deve sentirsi come un guerriero.

La concretezza della provvidenza per noi si esprime, per chi ha un buon discernimento, in
tanti modi. Per esempio, quando vediamo un altro agire in un certo modo e formuliamo un
giudizio oppure sentiamo un fastidio o subiamo un’afflizione da parte dell’altro, il fatto di
registrare la cosa ha un preciso significato: & come se Dio ci avvertisse che qualche cosa di
quell’atteggiamento cattivo I'abbiamo anche noi e ci invita al pentimento. Anche questo & un
modo di imparare a discernere per quale strada noi dobbiamo passare.

Suggerisco altre due piccole indicazioni per essere concreti nel discernimento.

Una prima, quella che possiamo definire in sintesi come il recupero dell’energia del peccato.
Spesso buttiamo via i nostri peccati disprezzandoci e invece sono preziosi, bisogna imparare a
sfruttarli. Occorre chiedersi nella preghiera cosa cercavamo. L’antico adagio «odiare il peccato,
ma non il peccatore» deve valere anche nei nostri confronti.

Nei peccati restano come intrappolate le risorse spirituali in termini di anelito, di desiderio,
che dobbiamo imparare a decifrare e recuperare attraverso il pentimento. Ogni peccato si puo
cosi trasformare in un trampolino di lancio e non tramutarsi, come spesso capita, in un
ingombro della coscienza. Riconoscere il proprio peccato fino in fondo vuol dire comprendere
I'esperienza interiore soggiacente, le risorse positive impiegate che non perdono il loro valore
semplicemente perché sono state impiegate male.

Non & poi realmente importante superare il difetto (di difetti ne avremo sempre);
I'importante é riuscire a non giustificare il nostro difetto, a nessun livello. Significa accettare il
principio della gradualita: ogni cosa comporta la sua concatenazione necessaria, nel tempo.
Accettare questo con pace, in tutta normalita, evita rabbia e frustrazioni inutili e presuntuose.
Si tratta, nella preghiera, di impostare un dialogo profondo che porti, in modo pilt o meno
esplicito, ad una manifestazione verbale dei pensieri, cioé di quelle pulsioni elementari
considerate/ancora prima che assumano una precisa connotazione morale e responsabile.

Si tratta di imparare a entrare nel proprio cuore, approdando in tal modo ad una reale
conoscenza di se stessi. Vengono via via svelate quelle identificazioni, per lo pil inconsce, che
ciascuno instaura con una particolare immagine di sé stesso, immagine che di fatto rappresenta
una maschera, la quale cela il proprio vero essere a se stessi e agli altri. Riuscire a riconoscerci
nella nostra realta, con pacatezza e misura, insegna a scoprire e a liberare quell’energia
profonda del cuore che in molti casi e soffocata da gravi sensi di colpa o da schematismi morali
costrittivi. E una buona propedeutica, insomma, per offrire a Dio tutto di noi.

La seconda, ancora nei riguardi del prossimo, la possiamo definire cosi: non sprecare
nessuna reazione. Quando sentiamo un fastidio, un disagio, oppure un desiderio di
prepotenza... non buttiamo via queste reazioni della sensibilita perché nascondono i nostri
timori e i nostri desideri: tutto cio che registriamo verso il prossimo parla del nostro cuore. Se

4



La spiritualita cristiana Il: vie all'interiorita (2020-2021)
Condizioni per un retto discernimento spirituale - Terza unita

sappiamo tenerne conto, avremo spesse volte delineata in pratica la strada da percorrere. Non
si tratta di fare uno sforzo particolare, ma di un’attenzione alle proprie reazioni nelle varie
circostanze (registrare cio che succede nel cuore). Non dobbiamo perdere nulla di quello che
passa nel cuore, nel bene e nel male, e spesso il male che passa ha piu da insegnarci del bene,
perché il male ci fa vedere i punti piu deboli, le corde che piu vibrano e toccando le quali
possiamo aprirci al regno di Dio.

3.3. Ll’intelligenza delle Scritture: discernimento spirituale e Parola di Dio

Per custodire veramente il nostro cuore abbiamo bisogno di una parola certa e fedele, una
parola che non puo essere ingannata, una parola capace di fare chiarezza e mascherare |'origine
e la direzione dei nostri desideri, una parola alla quale i pensieri non possono resistere e sono
obbligati a rispondere correttamente. Questa parola capace di far luce e di interrogare cio che
si muove nel nostro cuore e cid che orienta la nostra vita & la Parola di Dio. La Parola di Dio
permette un autentico discernimento spirituale in vista di una scelta conforme alla volonta di
Dio, al progetto che Dio ha su di noi; un discernimento appunto secondo lo Spirito.

In realta, non & cosi facile disporsi a giocarsi le nostre scelte di vita secondo la Parola di Dio. E
guesto per diversi motivi, tra i quali la tendenza di ridurre la parola a semplice strumento di
comunicazione.

Siamo troppo abituati a collegare le parole alla mente che le deve capire. E come se
intendessimo una parola solo in funzione del messaggio che vuole comunicare. Parola come
comunicazione. Ma il mistero di una parola & ben piu profondo e radicale. Una parola ha
sempre attinenza con colui che la proferisce, con le segrete e palesi intenzioni del cuore dal
guale scaturisce; prima che comunicazione dice rapporto, legame, comunione; ha a che fare
con le attese del cuore che [lascolta. Parola insomma rivolta prima di tutto e
fondamentalmente al cuore di una persona.

Ecco perché, lungo tutta la tradizione, quando si parla della Parola di Dio, delle Scritture, non
si insiste tanto sullo sforzo per comprenderla, ma sull’apertura di cuore per assimilarne la
potenza. Quello che una bellissima preghiera dopo la comunione dice dell’eucaristia vale allo
stesso titolo nei confronti della parola di Dio: «La potenza di questo sacramento, o Padre, ci
pervada corpo e anima, perché non prevalga in noi il nostro sentimento, ma I'azione del tuo
Santo Spirito». Per percepire la realta di questa potenza, ci & utile questa esortazione di
Simeone il Nuovo Teologo:

«Siate pienamente certi, fratelli miei, che nulla rende cosi facile la nostra salvezza quanto
il seguire i divini precetti del Salvatore. Abbiamo pero bisogno di molte lacrime, di grande
timore, di grande pazienza e di preghiera perseverante perché ci venga rivelato il senso
anche di una sola parola del Signore, cosicché possiamo conoscere il grande mistero
nascosto nelle minime parole ed esporre la nostra vita fino alla morte anche per un solo
apice dei comandamenti di Dio».



La spiritualita cristiana Il: vie all'interiorita (2020-2021)
Condizioni per un retto discernimento spirituale - Terza unita

Di qui scaturiscono certi atteggiamenti interiori, senza i quali il senso stesso della Parola che
ascoltiamo o leggiamo, nonostante lo sforzo mentale di comprenderla, restera chiuso per noi,
impenetrabile, respingente, senza possibilita di interferire con le energie vitali che danno vigore
al nostro uomo interiore. Mi riferisco a tre atteggiamenti particolari.

3.3.1. Aprirsi al mistero: leggere, praticare, comprendere

In senso religioso, il «mistero» della Parola non allude primariamente a cid che non si puo
comprendere, bensi a ciod di cui si & invitati a diventare partecipi. E I'atteggiamento che descrive
Origene

«E cosi, dopo questo discorso, raccolte per quanto possibile le parole delle Scritture,
deponiamole nel cuore e cerchiamo di vivere in modo ad esse conforme, se mai possiamo
diventare puri prima del nostro esodo e avendo preparato per questo esodo le nostre
opere possiamo, uscendo, essere accolti tra gli stessi buoni ed essere salvati in Cristo
Gesu».

Il suggerimento di Origene: dopo la lettura, scrivere tutto nel proprio cuore, conformare
la propria vita con quanto letto per entrare in possesso della santa eredita, cioé arrivare a
comprendere la parola di Dio fino ad assimilare tutta la potenza di salvezza che racchiude.

La norma del comprendere & definita dalla Tradizione in questa successione: leggere,
praticare, comprendere; non invece come solitamente intendiamo: leggere, comprendere,
praticare. Non si pratica quello che la testa capisce, ma quello che il cuore & disposto ad
accogliere. La potenza della Parola e in funzione del cuore, non della mente, come dice
Marco I’Asceta:

«La parola del Signore contiene la potenza stessa del regno, essendo diventata per i
credenti la sostanza dei beni sperati, la caparra della nostra eredita, le primizie dei beni
eterni... La parola pone coloro che I’hanno ascoltata nell’obbligo di metterla in pratica
fornendo contemporaneamente al cuore la possibilita di eseguire cio che é stato detto».

S. Paolo scrive:

«Infatti fino ad oggi quel medesimo velo rimane, non rimosso, alla lettura dell’Antico
Testamento, perché é in Cristo che esso viene eliminato. Fino ad oggi, quando si legge Mosé, un
velo é steso sul loro cuore; ma quando ci sara la conversione al Signore, quel velo sara tolto»
(2Cor 3,14-16).

Il discorso puo essere allargato per noi: fino ad oggi, quando si leggono le Scritture, Antico e
Nuovo Testamento, un velo e steso sul nostro cuore; ma quando ci sara la conversione al
Signore, quel velo sara tolto! Conversione, in questo contesto, significa anzitutto nuova visione
delle cose, nuovo orientamento del cuore fino a realizzare il mistero della fede, cioé il Cristo in
noi. Ecco perché la comprensione della Parola € segnata dalla conversione del cuore. Senza

6



La spiritualita cristiana Il: vie all'interiorita (2020-2021)
Condizioni per un retto discernimento spirituale - Terza unita

I'attesa del cuore di incontrare qualcuno, di trovare qualcuno che desidera incontrarlo e farlo
partecipe della sua intimita, la comprensione delle Scritture € velata. Come dice una bella
preghiera: «Donaci, o Padre, di non avere nulla di pit caro del tuo Figlio, che rivela al mondo il
mistero del tuo amore e la vera dignita dell’'uomo,; colmaci del tuo Spirito perché lo annunziamo
ai fratelli con la fede e con le opere».

O con le parole di Simeone il Nuovo Teologo:

«O divina carita, dove trattieni il Cristo? Dove lo nascondi? Perché, tu che hai preso il
Salvatore del mondo, ti sei allontanata da noi? Apri un poco la tua porta anche a noi indegni,
perché anche noi vediamo il Cristo che ha patito per noi e crediamo alla sua misericordia per
la quale non morremo pit, se lo avremo cosi contemplato».

Oppure ancora con la brama di Origene:

«Magari venisse concessa anche a me I’eredita di Abramo, Isacco, Giacobbe e divenisse mio
il mio Dio allo stesso modo che e diventato Dio di Abramo, Dio di Isacco, Dio di Giacobbe, in Cri
sto Gest, Signore nostro».

3.3.2. Custodire il senso della preziosita e dell’infinitezza della Parola di Dio

Dice Efrem nel suo commento al Diatessaron:

«Chi é capace di comprendere tutta la ricchezza di una sola delle tue parole, o Dio? Cio
che comprendiamo é assai meno di quello che lasciamo [...] Egli ha nascosto nella sua
parola tutti i tesori, perché ciascuno di noi trovi una ricchezza in cio che medital...] Quanto
hai preso e portato via é la tua parte, ma cio che resta é ancora tua eredita |...]».

Noi siamo troppo preoccupati di prendere subito la nostra parte, dimenticando che anche
quello che resta da comprendere ci spetta come eredita. Nel Vangelo di Giovanni leggiamo:
«Dio infatti ha tanto amato il mondo da dare il suo Figlio unigenito, perché chiunque crede in lui
non muoia, ma abbia la vita eterna. [...] In verita, in verita vi dico, il Figlio da sé non puo fare
nulla se non cio che vede fare dal Padre; quello che egli fa, anche il Figlio lo fa» (Gv 3,16; 5,19).

La prima frase la applichiamo solitamente al mistero dell’incarnazione. Ma anche il dono
della Parola rivela 'amore del Padre per il mondo. E la Parola e stata rivelata perché gli uomini
abbiano la vita, proprio come Gesu ripete ai farisei, sebbene in un contesto di rimprovero: «Voj
scrutate le Scritture credendo di avere in esse la vita eterna [...]» (Gv 5,39).

La seconda frase non esprime forse il mistero stesso della meditazione delle Scritture? Gesu
fa quello che vede fare dal Padre, quello cioé che contempla nel Padre in ragione della sua
intimita, non del suo «voler comprendere» il Padre. E per noi non vale la stessa cosa? Non
dovremo fare quello che vediamo fare da Dio, dal Cristo? E come vedere, se non immergendoci
nelle Scritture, in ragione della disponibilita del nostro cuore a sentire e a raccogliere il
desiderio di Dio di incontrare 'uomo e godere con lui della vita di cui lo vuole fare partecipe?

7



La spiritualita cristiana Il: vie all'interiorita (2020-2021)
Condizioni per un retto discernimento spirituale - Terza unita

Queste due espressioni del Vangelo di Giovanni raccontano tutta la preziosita e l'infinitezza
della Parola di Dio!

3.3.3. Il gusto per la Sapienza di Dio

E linsistenza sul rapporto piu che sulla circostanza o sull’oggetto della Parola. L’afferma
Marco I'Asceta:

«Ogni parola del Cristo manifesta la misericordia, la giustizia e la sapienza di Dio: chi
I'ascolta volentieri ne sperimenta la potenza. Percido quelli che senza misericordia e
ingiustamente ascoltarono con fastidio, non poterono comprendere la sapienza di Dio;
anzi crocifissero chi la insegnava loro. Esaminiamoci dunque se lo ascoltiamo con piacere.
Egli ha infatti detto: Chi accoglie i miei comandamenti e li osserva, questi mi ama. Chi mi
ama sara amato dal Padre mio e anch’io lo amerdo e mi manifestero a lui” (Gv 14,21). Vedi
come ha nascosto la sua manifestazione nei suoi comandamenti?»



