La spiritualita cristiana II: vie all'interiorita (2020-2021)
Dinamiche e livelli del discernimento spirituale - seconda unita

Dinamiche e livelli del discernimento spirituale

1. Dinamiche del «discernimento spirituale»”

Nella prima unita abbiamo visto come listanza del discernimento spirituale nasce
dall’esperienza che il cristiano fa della sua vita di fede in Cristo, nella chiesa, nel mondo. Divenuto
luce, il cristiano deve camminare da figlio della luce. Questo gli impone il compito di discernere per
individuare continuamente la volonta di Dio. Intanto lo puo fare in quanto ha ricevuto il dono dello
Spirito Santo, agente divino in lui, principio dinamico e norma del suo agire (Rm 8). lo Spirito divino
instaura con lo spirito umano un misterioso dialogo che impegna I'uomo in un continuo confronto
per suscitare un risposta docile, che faccia restare in un costante dinamismo di trasformazione e
trasfigurazione interiore e di rinnovamento, che permetta di riconoscere il sentiero che Dio traccia
per ognuno e di seguirlo. Il discernimento spirituale, pertanto, si impone come una costante della
vita del cristiano per il passaggio dall’eta infantile della fede a quella dell’'uomo perfetto e maturo.

Ora domandiamoci piuttosto con quali disposizioni e a quali livelli possiamo apprendere la
logica del discernimento spirituale nel suo svolgersi dinamico, perché la nostra esistenza produca
frutto in abbondanza secondo Dio?

Se consideriamo le parabole del tesoro nascosto nel campo e della perla preziosa (il tesoro e la
perla sono il Cristo stesso), come vengono raccontate nel cap. 13 di Matteo, possiamo cogliere
anzitutto la dinamica nella quale si iscrive il principio del discernimento: la gioia della scoperta.
Tutta I'azione successiva scaturisce dalla gioia prorompente della scoperta. Senza quella gioia non
€ possibile concepire nessuna azione significativa a livello dell’orientamento della propria vita

Ma le parabole alludono anche ad altre dinamiche, pil nascoste, ma altrettanto vere nel
discernere il valore del tesoro e della perla per la propria vita.

C’e una dinamica di ricerca, anzitutto. Non si scopre a caso il tesoro e la perla, ci deve essere, di
fondo, una passione per cid che & prezioso, una inquietudine che non ti lascia vaneggiare o
istupidire. Non sono sufficienti, al cuore dell’'uomo, le cose che arriva a possedere; ha bisogno di
cogliere quello che dentro le cose vive e attira, quello che solo pud colmare il suo desiderio di vita
e di felicita.

C’e poi una dinamica di compravendita. Cio che & prezioso non sta insieme a cio che e vile, cio
che & profondo con cio che & superficiale, cido che ha sostanza con cio che ha solo apparenza.
Perlomeno, insieme non possono stare tanto tempo e difatti viene il momento in cui ci si deve
disfare di una cosa per comprare l'altra.

C’e una dinamica di rischio. Pili grosso ¢ I'affare, piu alto il rischio. E quando il tesoro o la perla
trovati sono incomparabilmente piu preziosi di tutto quello che ci si sarebbe potuti immaginare di
trovare, allora ci si disfa di tutto. Il tutto di cui ci si disfa & direttamente proporzionale alla
preziosita del tesoro trovato. La molla che permette, anzi, che spinge al rischio della
compravendita € appunto la gioia, percepita cosi profonda e piena da cacciare ogni timore.

L E. CITTERIO, La vita spirituale e i suoi segreti, EDB, Bologna 2007, p. 127-150.
1



La spiritualita cristiana II: vie all'interiorita (2020-2021)
Dinamiche e livelli del discernimento spirituale - seconda unita

In queste parabole I'accento non & piu posto sul fatto che 'uomo & chiamato a lasciare tutto
per il regno dei cieli, ma che lascia tutto perché trasportato dalla gioia di una scoperta che gli
riempie il cuore. Non solo, ma che una realta capace di riempire il cuore & insieme esigente e
gioiosa: esigente perché gioiosa e gioiosa perché esigente. E il tutto dipende dal dono della
sapienza che viene dall’alto, come una colletta ci fa pregare: «O Padre, fonte di sapienza, che ci hai
rivelato in Cristo il tesoro nascosto e la perla preziosa, concedi a noi il discernimento dello Spirito
[...]».

Ricordiamo le parole di Gesu: «Chiunque avra lasciato case, o fratelli, o sorelle, o padre, o
madre, o figli, o campi per il mio nome, ricevera cento volte tanto e avra in eredita la vita eterna»
(Mt 19,29). Solo la gioia di aver scoperto il tesoro del proprio cuore permette di lasciare tutto. Ma
€ anche possibile un’altra scelta, quella del giovane ricco: «Gli disse Gesu: “Se vuoi essere perfetto,
va, vendi quello che possiedi, dallo ai poveri e avrai un tesoro nel cielo; poi vieni e sequimi”. Udito
questo, il giovane se ne ando triste; poiché aveva molle ricchezze» (Mt 19,21-22). Perché vale
sempre il detto: «Dove é il vostro tesoro, la sara anche il vostro cuore» (Lc 12,34). E se davvero il
tesoro nascosto, trovato e ri-nascosto (cioe custodito con cura, gelosamente) nel campo del
nostro cuore, € il Signore Gesu, in quella rivelazione del suo amore per noi, in quel sentirci accolti
e perdonati, rinati alla vita con occhi e cuore nuovi, ormai partecipi del suo mistero, allora ogni
altro bene sara scambiato con questo tesoro: «Cosi chiunque di voi non rinunzia a tutti i suoi averi,
non puo essere mio discepolo» (Lc 14,33).

Inoltre, la scena delle parabole non si riferisce solo ad un momento determinato della vita, ma
coinvolge tutta la nostra esistenza. Sempre troviamo «averi» che occorrera vendere per godere
appieno del nostro tesoro, dove far riposare il cuore in tutta pace. E sara sempre la stessa
dinamica in gioco: una nuova gioia ci fara accettare il rischio, fino a che tutto di noi risplendera
della luce di quel tesoro e via via scopriremo come il cuore si possa costantemente rinnovare e
aprire alla rivelazione del suo Signore, mai sazio di Lui come mai sazio di vita e di amore.

2. llivelli del «discernimento spirituale»

Vediamo ora i livelli di applicazione del discernimento. Se prendiamo come riferimento i/
corpo, tutti sappia che un corpo sano ha bisogno, per crescere, di mangiare e mangiare cibi sani, di
respirare e respirare aria pulita, di muoversi e muoversi bene, in modo graduale, armonioso,
costante, di modo che lo sforzo porti giovamento al corpo nel suo insieme. Se vale il paragone con
I'anima, si potrebbe dire che nel mondo spirituale i livelli siano distribuiti cosi: il mangiare e
mangiare cibi sani & riferito alla mente (bisogna imparare a pensare, non a essere pensati: un
uomo spirituale nutre la sua capacita di riflessione, non & mai superficiale, non & dettata dalle
emozioni del momento, non da le cose per scontate, esercita una buona vigilanza su di sé, cerca
unicamente la conversione); il respirare e respirare aria pulita e riferito al cuore (il cuore ha
bisogno di un clima pulito per esprimere al meglio le sue energie; un cuore pulito nasce solo dal
rinunciare ad ogni pretesa versa Dio e i fratelli, cioe dall’abdicare alla volonta propria e si alimenta
con la preghiera nell’umilta); il muoversi e riferito al corpo nel senso che & attraverso il corpo che
noi ci esercitiamo alla pratica delle virtu (il corpo dice la concretezza delle nostre azioni, e la



La spiritualita cristiana II: vie all'interiorita (2020-2021)
Dinamiche e livelli del discernimento spirituale - seconda unita

possibilita operativa di entrare in relazione con i fratelli, con Dio e con il creato in quanto abitati
dalla relazione vivificante con Dio).
Consideriamo uno a unoi tre livelli.

2.1. La mente: l'intelligenza spirituale e la sapienza evangelica

L’esercizio dell’intelligenza nel discernimento sta nel fatto di vigilare a che non siano i nostri
sentimentalismi il metro di misura, ma la considerazione dei comandamenti, una considerazione
che si risolva e porti alla crescita della rettitudine e della compassione. Tutto questo avendo
presente che i comandamenti, i quali includono una auto-comunicazione di Dio, sono i mezzi per
arrivare ad avere un vita piena secondo la promesse del Signore.

Cosi facendo, l'intelligenza con la quale esercitiamo il discernimento attinge al mistero del
regno dei cieli che, nella persona di Gesu, che si & fatto vicino.

Il discernimento allora, in una determinata situazione, ha a che fare con due cose:

a) con la capacita di cogliere la venuta a noi del regno di Dio: «cercate prima di tutto il
Regno di Dio e la sua giustizia e tutto il resto vi sara dato in sovrappitu» (Mt 6,33). In una
determinata situazione la cosa piu importante dal punto di vista spirituale & chiedersi:
«che cosa mi porta piu vicino il regno di Dio, che cosa mi porta piu direttamente o con piu
gusto al regno di Dio?». Il discernimento prima di tutto € in funzione di questa
partecipazione al mistero del Regno di Dio;

b) con la capacita di crescere nel desiderio che si realizzi questo regno di Dio. Capacita che
non & in funzione del bene o del male, come se noi dovessimo dare il giudizio «questo &
cosa buona, questo & cosa cattiva». Spesso nella vita sappiamo fin troppo bene che cosa &
bene e che cosa € male. Quello che non sappiamo & cosa € possibile e adatto adesso, in
guesto momento preciso, per arrivare a compiere i desideri profondi del nostro cuore.
L'incertezza viene quando bisogna passare all’atto in un momento particolare e spesso |l
nostro sentire immediato e fuorviante. Allora il discernimento € in funzione del che cosa
mi permette di crescere in percettivita e di muovermi con pil gusto e immediatezza a
partecipare al mistero del regno di Dio.

Un passo di S. Francesco d’Assisi illustra a meraviglia questa dinamica. Francesco scrive a un
ministro che aveva dei frati che lo tormentavano:

«Al frate [...] ministro: il Signore ti benedica. lo ti dico come posso, per cio che riguarda la tua
anima, che quelle cose che ti impediscono di amare il Signore Iddio, e ogni persona che ti sara di
ostacolo, siano frati o altri, anche se ti picchiassero, tutto questo tu devi ritenere per grazia
ricevuta. E cosi tu devi volere e non diversamente. E questo ti sia per vera obbedienza del Signore
Iddio e mia, perché io fermamente so che quella é vera obbedienza. E ama quelli che ti fanno
queste cose e non pretendere da loro altro se non cio che il Signore ti dara, e in questo amali, e non
volere che (per te) diventino cristiani migliori».



La spiritualita cristiana II: vie all'interiorita (2020-2021)
Dinamiche e livelli del discernimento spirituale - seconda unita

San Francesco dice che per santa obbedienza deve amare quelli che non lo lasciano in pace e
non pretendere da loro altro se non cio che il Signore dara e in questo li ami e non voglia che per
lui diventino cristiani migliori.

Ecco il livello in cui si esercita I'intelligenza per il discernimento: «cosa favorisce di piu nel mio
cuore la venuta del regno di Dio?». Ecco il senso del testo di S. Francesco ora letto: davanti al
peccatore dobbiamo solo pregare perché si converta o pregare invece perché possa custodire con
pazienza la benevolenza verso i peccatori? Quale & la cosa piu gradito a Dio per me?

Se agiamo col nostro buon senso, questo discernimento saremo impossibilitati a farlo. Il
problema e quello di ricercare, tramite I'agire, I'approfondimento continuo dell’esperienza di vita
col Signore «attraverso» l'osservanza dei comandamenti e non «per» l'osservanza dei
comandamenti. Dico «attraverso» e non «per» l'osservanza dei comandamenti in quanto il
comandamento non € lo scopo ultimo della nostra fatica (ogni ricerca di perfezione in tal senso
sarebbe condannata all’insuccesso perché si ridurrebbe a un perfezionismo, che non interessa a
nessuno, e nemmeno a noi stessi, a dire il vero), ma e, piu semplicemente, il mezzo che mi aiuta a
raggiungere lo scopo: una vita piena nella quale vibra la forza dell’amore di Dio in me.

Senza la capacita di cogliere quella promessa, il comandamento non svelera il suo segreto e non
Ci portera vita. Dice Gesu: «Non pensate che io sia venuto ad abolire la legge o i profeti: non sono
venuto ad abolire, ma a portare a compimento» (Mt 5,17). E Simeone il Nuovo Teologo spiega:

«E questo e il compimento della legge, che non ci si difenda su alcun punto, né ci si vendichi,
ma si resti totalmente a disposizione di tutti come fossimo morti; cosicché una qualunque
cosa gli venga fatta, non si muova per nulla, né replichi turbato, ma si attenga solo ai
comandamenti di Dio e ad osservare i suoi precettil...]».

Se il cuore non percepisce la promessa di vita del Signore, come praticare il comandamento? S.
Paolo fa un augurio alla comunita di Colossi, quindi a tutti i credenti: «Percido anche noi... non
cessiamo di pregare per voi e di chiedere che abbiate una conoscenza piena della sua volonta con
ogni sapienza e intelligenza spirituale, perché possiate comportarvi in maniera degna del Signore
per piacergli in tutto, portando frutto in ogni opera buona e crescendo nella conoscenza di Dio»
(Col 1,9-10). Il discernimento non & in funzione del fare un’opera buona, ma del far si che I'opera
buona porti frutto.

S. Paolo parla spesso di una sapienza che non & di questo mondo. Se mettiamo insieme i testi di
Col 1 e 1 Cor 1-2 comprendiamo subito che il discernimento & in funzione di una sapienza non di
una moralita. E un problema di «intelligenza spirituale», non di un certo livello di perfezione.

La questione del discernimento va posta all’interno del desiderio di riappropriarci di una
«sapienza evangelica».

L'attivita della mente che mira ad acquisire una intelligenza spirituale e a maturare una
sapienza evangelica si muove con uno scopo preciso, la conversione e si allena in un atteggiamento
di fondo costante che ¢ la vigilanza.



La spiritualita cristiana II: vie all'interiorita (2020-2021)
Dinamiche e livelli del discernimento spirituale - seconda unita

Lo scopo perseguito: la conversione

La conversione & quella che Gesu predica: «Convertitevi perché il regno dei cieli é vicino» (Mt
4,17). La frase si puo interpretare in due sensi.

Primo. Siccome il regno dei cieli & vicino, allora convertitevi. Vale a dire: il regno dei cieli e
davanti a voi; colui che Dio ha designato per mostrarvelo, per aprirvelo, per introdurci, € qui
davanti a voi. Lo potete toccare, € finalmente alla vostra portata. E esattamente questa la
testimonianza dei discepoli, come riporta Giovanni:

«Cio che era fin da principio, cido che noi abbiamo udito, cido che noi abbiamo veduto con i

nostri occhi, cio che noi abbiamo contemplato e cio che le nostre mani hanno toccato, ossia il

Verbo della vita (poiché la vita si é fatta visibile, noi I’abbiamo veduta e di cio rendiamo

testimonianza e vi annunziamo la vita eterna, che era presso il Padre e si é resa visibile a noi),

quello che abbiamo veduto e udito, noi lo annunziamo» (1 Gv 1,1-3).

Il che vale per l'insieme della nostra vita, per tutte le circostanze che viviamo: ognuna puo
essere aperta sul regno dei cieli. E proprio perché le cose stanno cosi, allora il convertirsi significa
cogliere questa promessa di grazia in ogni cosa, in ogni evento.

Secondo. Se volete che il regno di Dio vi conquisti e risplenda al vostro cuore, convertitevi! Vale
a dire: se volete che il regno di Dio diventi «vostro», imparate ad alzare lo sguardo e non a tenerlo
fisso alle cose nella loro materialita; allargate i confini del cuore e non vogliate vivere allo stretto,
in visioni miopi e illusorie, acconsentite alla visione che scaturisce dalla fede e non state schiavi
della paura; entrate negli eventi, compite i desideri del vostro cuore in profondita e non
accontentatevi di cio che appare. Il convertirsi comporta prima di tutto un dare fiducia, un
affidarsi, un prestar fede alla promessa di Dio, alla potenza della sua Parola, una potenza di verita
e di vita lasciata a noi perché diventi nostra. Solo in un secondo momento la conversione
comporta un senso di una disciplina del vivere che comporta un valore morale, nel senso di una
disciplina del vivere che corrisponda e fortifichi nelle stesso tempo il desiderio del cuore.

Gregorio Magno, commentando la prontezza dei pescatori a seguire la chiamata di Gesu,
riflette sul fatto che, a dire il vero, quegli uomini avevano ben poco da lasciare, essendo poveri.
Ma, aggiunge:

«Ha rinunciato a molto chi non ha tenuto nulla per sé, e altrettanto si deve dire di chi ha

abbandonato tutto, anche se possedeva poco».

E il senso della fede genuina. Non importa lasciare poco o tanto; I'importante & non conservare
nulla per sé, vale a dire fidarsi fino in fondo, per tutto il cammino, con tutte le fatiche che questo
comporta, in modo che la grazia dell’incontro possa rivelare tutti i suoi frutti, nel tempo. Lo dice
anche il Salmo:

«Una cosa ho chiesto al Signore, questa sola io cerco: abitare nella casa del Signore tutti i

giorni della mia vita, per gustare la dolcezza del Signore ed ammirare il suo santuario» (Sal

26).

Quando si abita la casa del Signore? Quando si abita il suo splendore, la sua benedizione. Pietro
e tutti gli altri apostoli hanno impiegato anni per poter ripetere le parole di questo salmo in tutta
la sua verita. E cosi noi, fino a dire: quando non ricevo splendore da null’altro se non dalla sua
promessa, quando sono disposto a vivere della grazia della sua visione, quando non posso vivere
circostanze, eventi, incontri se non attingendo alla sorgente della grazia di questo incontro che mi

5



La spiritualita cristiana II: vie all'interiorita (2020-2021)
Dinamiche e livelli del discernimento spirituale - seconda unita

apre a spazi sconfinati, allora posso dire di abitare nella casa del Signore, ne gusto tutta la
dolcezza. Perché la sua Parola non risuona piu dall’esterno, ma dall’interno; la sua Parola non & piu
soltanto sua, ma e diventata ormai anche mia: il discernimento realizzato.

L’atteggiamento di fondo: la vigilanza

La vigilanza & quella a cui ci invita in particolare il tempo dell’avvento, che parla dell’attesa di un
evento «iniziatore», capace di «iniziarci» al senso del vivere determinandone la prospettiva. C'é
sempre in noi qualcosa che deve finire, passare e contemporaneamente qualcosa in attesa di
germinare. Tutta la liturgia dell’Avvento € modulata sul tema della vigilanza appunto per
insegnarci a distinguere cio che deve passare e cio che deve germinare. Se si potesse racchiudere
in una espressione il senso della vigilanza direi che essenzialmente si tratta di passare tra l'illusione
e la rassegnazione, l'illusione della magnificenza delle cose che passano, dei sogni campati per aria
e la rassegnazione (o la disperazione) della paura di vivere in un mondo cosi fatto, con I'aridita
interiore che schiaccia. La vigilanza insegna invece a custodire sia /’energia del sogno che struttura
il cuore dell’'uomo, sia la concretezza del suo compimento nella storia, come anche la speranza
della realizzazione, che sconfina nell’eterno.

Una colletta della liturgia dell’Avvento fa dire: «[...] risveglia in noi uno spirito vigilante, perché
camminiamo nelle tue vie di liberta e di amore, fino a contemplarti nell’eterna gloria». Per
camminare sulla via della liberta e dell’amore, che definiscono le coordinate strutturali del sogno
delll'uomo, & appunto necessaria la vigilanza e per questo la Chiesa fa pregare. Il contenuto
specifico di detta vigilanza si esprime nell’esortazione dell’apostolo ai Romani: «[...] indossiamo le
armi della luce [...I rivestitevi del Signore Gesu Cristo» (Rm 13,12.14). Vigilanza & rivestirsi di
un’armatura di luce, luce che e il Cristo in noi (Gv 3,19; 8,12). Quante armature fasulle ci
incapsulano invece di custodirci, quante armature di paure e tristezze ci isolano da noi stessi e
dagli altri e impediscono inesorabilmente il compimento dei nostri sogni, quante armature ci
impediscono il riposo della pace! Si, perché la luce di cui siamo invitati a splendere, dal punto di
vista della nostra umanita, e proprio la pace. Quella pace di cui Gerusalemme & simbolo, verso la
guale il profeta Isaia vede tutti i popoli convergere, che diventa il sogno e I'augurio di ciascuno per
tutti e di tutti per ciascuno come viene proclamato nel Salmo 121.

Perché & necessaria la vigilanza per entrare nel riposo della pace? Perché il sogno della pace
pud nascondere tutta I'ambiguita e la falsita del nostro cuore che la vorrebbe ancor prima e
comunqgue senza essersi rivestito di luce ed aver abbandonato le tenebre. Per questo Gesu,
mentre dice di sé: «Vi do la mia pace» (Gv 14,27; Ef 2,14), dice anche: «Pensate che io sia venuto a
portare la pace sulla terra? No, vi dico, ma la divisione» (Lc 12,51). Ora, la lotta e la fatica che
accompagnano la realizzazione della pace dei cuori degli uomini sono appunto la lotta e la fatica
della vigilanza in funzione della dimora del Cristo in noi, in funzione di quel «rivestitevi di Cristo»
che si tradurra poco a poco per il nostro cuore in un’armatura di luce che finalmente lo custodira
nella liberta e nell’amore. | comandamenti del Signore non hanno altro scopo che custodirci in tale
armatura di luce. Ed e da dentro questa armatura di luce che potra apparire sia desiderabile sia
fattibile e degna di essere perseguita con tutte le forze quella pace per tutti i popoli che il profeta
contempla.



La spiritualita cristiana II: vie all'interiorita (2020-2021)
Dinamiche e livelli del discernimento spirituale - seconda unita

Nel mistero della fede, il rivestirsi di Cristo diventa principio e radice di una nuova umanita, che
porta si le ferite del male, ma che dal male risulta imprendibile, cioe che non si fa piu portar via la
liberta e 'amore ottenuti.

2.2. Il cuore: I'abbandono della «volonta propria»

Mi rifaccio a un famoso testo della fine del '500, forse il libro piu letto nella cristianita
occidentale, dopo la Bibbia, per diversi secoli: «ll Combattimento spirituale», di Lorenzo Scupoli
(1530-1610). A dire il vero, il libro, riadattato in greco nel sec. XVIIl da un famoso monaco del
monte Athos, s. Nicodemo Aghiorita, & stato molto letto e amato, nonostante la sua provenienza
occidentale, anche dalla cristianita ortodossa di lingua greca. Il passo che intendo citare suona:

[...] (la vita spirituale) hai da sapere che in altro non consiste, che nel conoscimento della
bonta e grandezza di Dio e della nostra nichilita ed inclinazione ad ogni male; nell’amor suo
ed odio di noi stessi; nella soggezione non solo a lui, ma per amor suo ad ogni creatura;
nella espropriazione d’ogni nostro volere e rassegnazione [obbedienza] totale nel suo
divino piacimento. [...] Perché se tu attenderai a calcare e a dar morte a tutti i tuoi
disordinati appetiti, desideri e voglie ancorché minime, farai maggior piacere e servigio a
Dio, che se tenendo alcune di quelle volontariamente vive, ti flagellassi in sin a sangue, e
digiunassi pit che gli antichi eremiti ed anacoreti, o convertissi al bene migliaia di anime»®.

Nei suo insegnamento, convalidato da tutta la tradizione, il combattimento interiore si riduce
essenzialmente a lasciare «le volonta proprie», perché soltanto cosi il cuore puo restare nella pace
e cercare nel discernimento spirituale la volonta propria. La lotta contro le passioni, contro i
pensieri, non & che la lotta per lasciare «le volonta proprie» e aderire pienamente alla volonta
divina scoprendone il mistero di benevolenza nei nostri confronti. Ma lasciare «le volonta proprie»
non significa altro che ritornare all’uomo interiore, alla radice del cuore:

«Quello che sempre puoi fare é I'offrire a Dio la tua volonta, e pit non voler desiderare,
perché sempre che tu avrai questa liberta, e sarai distaccato da tutte le parti [...] goderai
tranquillita e pace. In questa liberta di spirito consiste questo gran bene che tu intendi
[dalle divine scritture]; la qual liberta non é altro che perseverare I'uomo interiore in sé,
senza dilatarsi a volere o desiderare, o cercare cosa alcuna fuori di sé: e tutto il tempo che
starai cosi libero, goderai di questa servitu divina [di quella divina e ineffabile gioia], ch’e
quel gran Regno che sta dentro di noi»’.

Quello che emerge ¢ il desiderio di ritornare al cuore, di scendere nel cuore (la coscienza), di
trovare le radici e per far questo occorre esercitare il discernimento. E non solo, ma il
discernimento si esercita solo accedendo al nostro intimo.

2 L. ScupoLl, Il Combattimento spirituale, San Paolo, Cinisello Balsamo 2005, p.72
® L. ScupoLl, Della pace interiore ovvero sentiero del paradiso,
7



La spiritualita cristiana II: vie all'interiorita (2020-2021)
Dinamiche e livelli del discernimento spirituale - seconda unita

Si tratta di una questione di clima nel quale praticare il discernimento. La domanda é&: qual é il
clima adatto al nostro cuore per un autentico discernimento? In quale clima il cuore sprigiona le
sue energie? Detto in altri termini: quale tesoro vogliamo difendere? La domanda presenta due
versanti: un versante su Dio e uno sull’'uomo.

Il versante su Dio allude al rapporto affettuoso dell’anima con il suo Signore, rapporto che
troppo spesso concepiamo in toni timorosi. Il discernimento in tal senso va esercitato nel
domandarsi cosa puo favorire quel rapporto affettuoso. Il caso tipico € dato dal pentimento per i
nostri peccati. Un uomo che sappia con dolcezza coltivare dentro di sé la tenerezza verso Dio in
risposta al perdono che gli viene comunicato e che trasforma la sua umanita, & certamente piu
prezioso nella testimonianza cristiana di uno che si affanni ad escogitare continue strategie per
attrarre i fratelli al Signore. Le passioni che pil possono contrare con quel rapporto affettuoso col
Signore, che & condizione essenziale per vivere I'esperienza del perdono sono ira, pretesa,
ambizione, affermazione di sé, in quanto queste passioni rivelano un’ipertrofia dell’io.

Non dimentichiamo che |la mitezza verso se stessi é condizione essenziale per un profondo e
sincero pentimento. Nella sua «Introduzione alla vita devota», s. Francesco di Sales cosi si esprime:

«Uno dei modi migliori di praticare la mansuetudine é quello di praticarla verso noi stessi,
senza mai indispettirci contro di noi o le nostre imperfezioni: infatti, sebbene sia giusto che
quando commettiamo qualche sbaglio ne proviamo dispiacere e confusione, bisogna tuttavia
guardarci dal provare un rincrescimento acre e, stizzoso, irritato e dispettoso. Nel che
sbagliano grandemente molti, i quali, dopo esser montati in collera, si indispettiscono di
essersi indispettiti, si inquietano di essersi inquietati, si adirano di essersi adirati; in tal modo
mantengono il loro cuore totalmente schiavo della collera, e sebbene la seconda collera
sembri distruggere la prima, non serve in realta che da spiraglio e da passaggio per una
nuova collera alla nuova occasione che si presentera; inoltre queste collere, stizze e malumori
contro se stessi tendono all’orgoglio e non hanno altra causa se non nell’amor proprio, che si
turba e si inquieta vedendoci imperfetti. Bisogna dunque avere delle nostre colpe un
disqgusto calmo, sereno e fermo [...]»".

Nel pentimento e nella mansuetudine si supera anche quella certa ostilita che registriamo da
parte delle cose stesse e degli avvenimenti e che ci da I'impressione di una specie di congiura
contro di noi.

Il versante dell’'uomo allude al clima di pulizia in cui agire. E cosa determina la pulizia del cuore?
L’abbandono di ogni tipo di pretesa. Detto in termini ascetici, I'abbandono delle proprie volonta.

Un’esempio della donna cananea e assai istruttivo (Mt 15,22-28). Due qualita caratterizzano la
fede della cananea: la sua fiducia in Gesu, nonostante la coscienza della sua indegnita e I'urgenza
del bisogno, per cui sa di non poter contare su alcun palliativo. Fiducia e indegnita vanno di pari
passo, mentre normalmente, nelle dinamiche interiori che siamo soliti osservare, tendiamo a
separarle. Invece I'una e custode dell’altra, I'una dice la sincerita dell’altra.

*F. DI SALES, Introduzione alla vita devota, parte I11, cap. IX
8



La spiritualita cristiana II: vie all'interiorita (2020-2021)
Dinamiche e livelli del discernimento spirituale - seconda unita

La particolarita dell’atteggiamento della cananea sta in quel grido «Signore figlio di Davide»,
dove compare tutto lo stridore della distanza tra lei, pagana, e quel profeta, ebreo. Non minimizza
la distanza, la sottolinea, la rimarca e quando Gesu le rinfaccia che non si da il pane ai cagnolini (i
pagani erano chiamati «cani» dei giudei), non si lamenta e non si ritrae sdegnata del paragone,
sviluppa anzi il paragone a suo favore. Riconosce che non ha diritto a quel pane, ma che per la sua
sovrabbondanza alcune briciole possono cadere anche per lei. Grande era la sua fiducia in quel
«profeta» e nello stesso tempo era priva di qualsiasi pretesa. La fede della cananea proveniva
dall’'urgenza del suo bisogno. Non vedeva altri rimedi, troppo era I'amore per sua figlia e allora
perché non rivolgersi a quel «profeta» di cui sentiva dire cose meravigliose, sebbene non
possedesse alcun titolo per trovare soddisfazione?

Davanti al Signore il nostro cuore & come la donna cananea. E vero, noi siamo nella grazia,
abbiamo gia incontrato il Signore, ma non si puo dire che tutto di noi sia nella luce del suo vangelo.
Per molti aspetti siamo cananei, pagani. E possiamo trovare accesso al Signore, Salvatore nostro,
solo come la donna cananea, dove la fiducia nella potenza di Gesu sta in stretta compagnia con la
coscienza della propria indegnita e I'urgenza del bisogno di guarigione e di vita.

L’insincerita del nostro cuore, quello che indebolisce la nostra fede e I'annacqua, € la pretesa di
trovar soddisfazione comunque. E la debolezza dell’israelita fariseo che crede di avere la vita
perché Dio gliela deve. In questo modo non si scoprira nulla e il miracolo non avverra. Pil ci si
avvicina a Dio, piu si ha coscienza di essere peccatori e meno scusanti si adducono ai nostri guai.
Quando finiremo di giustificarci accusando gli altri, gli eventi, il mondo, allora saremo sinceri
davanti a Dio e scopriremo che Dio non potra resistere al nostro grido perché indegnita e fiducia
accelereranno la sua manifestazione di grazia al nostro cuore. L’eliminazione di ogni pretesa nei
confronti di Dio purifica anche quella miriade di pretese che abbiamo I'uno verso l'altro e che
intralciano il buon corso dei rapporti umani.

Non dimentichiamo la tremenda affermazione di Gregorio Magno: «Si deve sapere che la
volonta di satana é sempre malvagia, ma il suo potere mai ingiusto». Il che vuol dire almeno due
cose: primo, che tutto cio che di male ci capita, dentro e fuori, non avviene mai per caso, sempre &
retto dalla provvidenza di Dio; secondo, che se il demonio agisce in noi, & perche noi gli abbiamo
ceduto dei diritti. Ce lo spiega Doroteo di Gaza:

«Chi é giunto fino a mettere in pratica una passione é impossibile che non ne sia tormentato.
“I loro strumenti sono dentro di te - come disse abba Sisoes. Restituisci quel che loro
appartiene e se ne andranno”. Per strumenti intendeva cio che é la causa delle passioni.
Finché dunque le amiamo e le mettiamo in pratica, saremo inevitabilmente soggiogati da
pensieri che ci costringono a mettere in pratica le passioni anche se non lo vogliamo, poiché
ci siamo consegnati volontariamente nelle loro mani».

Se perd non avanziamo da parte nostra alcuna pretesa (pretese, che le nostre «proprie
volonta», segno delle nostre dipendenze, dei nostri bisogni, delle nostre aggressioni e delle nostre
autodifese, esprimono sempre), vuol dire che stiamo accedendo ad un livello piu significativo per il
nostro cuore, vuol dire che incominciamo a far lavorare il cuore in un clima pulito. In termini
positivi avviene quello che dice ancora Doroteo di Gaza:

9



La spiritualita cristiana II: vie all'interiorita (2020-2021)
Dinamiche e livelli del discernimento spirituale - seconda unita

«E rinunciando ai propri voleri apprese la via migliore che conduce al cielo: Fumilta. In
obbedienza alle parole dei Santi Anziani mise in pratica il detto “Sii misericordioso e mite" e
fu cosi adorno di ogni virtu. Il beato (Doroteo) aveva sempre sulle labbra quell’apoftegma dei
Padri che dice: “Chi é arrivato a rinunciare alla sua volonta, ha raggiunto il luogo del riposo».

Chi di noi sottoscriverebbe affermazioni di questo tipo?

«Cosi, in ogni circostanza, nessuno potra far torto a chi non si fa torto da se stesso; e d’altra
parte, nessuno riuscira mai ad esse re utile a chi non vuole comportarsi da saggio e
contribuire al suo proprio bene da se stesso [...] non pensiamo che le difficolta dovute alle
circostanze o agli avvenimenti, che la costrizione e la violenza e la tirannia dei potenti siano
per noi scuse valide quando commettiamo una colpa. Cio che ho detto fin dall’inizio, lo ridiro
ora terminando il mio discorso: se qualcuno subisce un danno o un torto, lo subisce
interamente per causa sua, non da parte degli altri, anche se mille gli causassero torti. Chi
non subisce torto da se stesso, si accanissero tutti gli abitanti della terra e del mare contro di
lui, non potranno nuocergli in alcun modo».

Sono affermazioni di Giovanni Crisostomo, vescovo di Costantinopoli, ormai prostrato dalle
sofferenze dell’esilio e dai soprusi a cui veniva sottoposto, che scriveva ai suoi fedeli per far loro
coraggio nelle prove che subivano. Evidentemente la cosa e possibile, unicamente a patto di
cogliere I'alleanza che Dio fa con ognuno di noi. Cosi, essere liberi da ogni forma di pretesa, fonte
delle nostre rivendicazioni e delle nostre illusioni, significa sottrarci all’'influenza del demonio. /I
contrario di peccato non é virtt, ma liberta, la liberta della verita da ogni tipo di pretesa. L’'uomo
non é cio che sente, ma cio che decide, cid che vuole il suo cuore. E se il cuore vuole rimanere
testimone del suo Signore fino alla fine, nessuno pud rapirgli quella liberta. La volonta del cuore
sta sotto ogni altra volonta di rivendicazione, di affermazione di sé, di difesa, di giustificazione.
Vale e prevale nonostante le nostre fragilita e i nostri peccati; anzi, si fa pressante proprio da
dentro le nostre fragilita e i nostri peccati.

La preghiera, nell’'umilta

Se la mente, che acquisisce poco a poco l'intelligenza spirituale, ha come scopo la conversione e
si stabilisce nella vigilanza, il cuore invece persegue la preghiera, nell’umilta. In effetti, nel
cammino spirituale, il discorso sulla preghiera risponde alla questione della verita: un andare oltre
I'illusione, per incontrare un Tu che ci sveli a noi stessi, in tutta umilta. Il passo sul buon ladrone e
emblematico:

«Uno dei malfattori appesi alla croce lo insultava: “Non sei tu il Cristo? Salva te stesso e anche
noi”. Ma I’altro lo rimprovera: “Neanche tu hai timore di Dio e sei dannato alla stessa pena? Noi
giustamente, perché riceviamo il giusto per le nostre azioni, egli invece non ha fatto nulla di male E
aggiunse: "Gesu, ricordati di me quando entrerai nel tuo regno. Gli rispose: “In verita ti dico, oggi
sarai con me nel paradiso”» (Lc 23,39-43).

10



La spiritualita cristiana II: vie all'interiorita (2020-2021)
Dinamiche e livelli del discernimento spirituale - seconda unita

La preghiera vera sboccia in assenza di pretese. Cosi prega s. Ambrogio:

«Se il nostro cuore é cosi duro che non riesce a versare lacrime, se non possiamo fare come la
peccatrice ai piedi di Gesu che lo inonda di lacrime, se non possiamo onorare Gesu versando sul suo
capo l'unguento prezioso come Maria, allora Lui stesso verra da noi, verra al nostro sepolcro. [...]
Possa tu degnarti di venire a questa mia tomba, di lavarmi con le tue lacrime, poiché nei miei occhi
inariditi non ne ho tante da poter lavare le mie colpe. Se piangerai per me, saro salvo. Se saro
degno delle tue lacrime, cancellero il fetore di tutti i miei peccati. Se saro degno che tu pianga
qualche istante per me, mi chiamerai dalla tomba di questo corpo e dirai: Vieni fuori, perché i miei
pensieri non restino nello spazio ristretto di questo corpo, ma escano incontro a Cristo e vivano alla
luce, perché non pensi alle opere delle tenebre, ma alle opere della luce. Chi pensa al peccato,
cerca di chiudersi nella propria coscienza. Chiama dunque fuori il tuo servo. [...] Ogni volta che si
tratta del peccato di uno che é caduto, concedimi di provarne compassione e di non rimbrottarlo
altezzosamente, ma di gemere e piangere, cosi che mentre piango su un altro, io pianga su me
stesso dicendo: Tamar é pit giusta di me (Gen 38,18)».

La verita dell’lamore di Dio per noi & scoperta in ragione della verita della coscienza del
nostro essere peccatori. E piu /'uomo si scopre peccatore meno accampa pretese verso il mondo e
gli uomini. L'intensita della nostra invocazione nella preghiera risulta direttamente proporzionale
alla visione interiore di quanto il nostro cuore sia asservito al peccato e dal peccato, alle passioni e
dalle passioni. Piu e vera la coscienza del nostro essere peccatori davanti a Dio, piu bruciante si fa
il pentimento e piu vivo I'amore a Dio e al prossimo. In realta, non sono i nostri sforzi a vincere il
male; e la forza del pentimento a bruciare le nostre passioni e ogni pensiero cattivo, ogni ombra di
pretesa.

Qui sta tutta I'essenza della preghiera del cuore e qui si pud gustare la beatitudine dell’alleanza
che il Salmo descrive:

«Beato I'uomo a cui é rimessa la colpa, e perdonato il peccato. Beato I'uomo a cui Dio non
imputa alcun male e nel cui spirito non é inganno [...] Ti ho manifestato il mio peccato, non
ho tenuto nascosto il mio errore. Ho detto: confessero al Signore le mie colpe e tu hai rimesso
la malizia del mio peccato [...] Molti saranno i dolori dell’empio, ma la grazia circonda chi
confida nel Signore. Gioite nel Signore ed esaltata, giusti, giubilate, voi tutti, retti di cuore»
(Sal 32).

2.3. Il corpo: quale Grazia risplende nel nostro agire?

L'ultimo livello da tener presente nell’esercizio del discernimento & quello della pratica, cioe
delle opere che la mia vita cristiana compie in riferimento al proprio cammino di fede. La domanda
di fondo é: quale Grazia risplende in cio che faccio? Cio che faccio, frutto di un discernimento e di
una scelta, & espressione della mia incondizionata adesione all’amore di Dio, dove non ho pil
niente da difendere? Quando prendo una scelta quale dinamica relazionale con Dio emerge?

11



La spiritualita cristiana II: vie all'interiorita (2020-2021)
Dinamiche e livelli del discernimento spirituale - seconda unita

GesU parlando ai suoi discepoli nel brano di Lc 6,27-38 illustra la potenza e I'estensione della
dinamica che I'incontro con Lui mette in moto nella vita del discepolo:

«Amate i vostri nemici [...] fate del bene a coloro che vi odiano [...] se amate quelli che vi amano
che merito ne avrete? [...]».

Questi “detti di Gesu” sono istruttivi per comprendere la questione della pratica nel
discernimento. L'espressione «fate del bene a coloro che vi odiano» assume il significato di «agite
in modo che risplenda il bene per coloro che vi odiano», dove «bene» non € complemento oggetto,
ma avverbio.

Ancora: «benedite coloro che vi maledicono» andrebbe piu semplicemente resa con «dite bene
di quanti vi maledicono», per non perdere questa sfumatura di senso: portate in pace la
maledizione che vi viene dagli uomini senza scadere nella vendetta delle parole, mantenete il
cuore nella pace senza corromperlo con la rabbia di parole insolenti, non ricambiate con parole
amare chi vi amareggia, con parole irose chi vi ferisce, né in voi stessi ne in presenza d’altri,
custodendo I'onore per la persona che I'ha calpestato.

Infine: «se amate quelli che vi amano, che merito ne avrete?», espressione che va resa con «se
amate quelli che vi amano, quale grazia avete?» oppure «[...] qual & la vostra grazia?».

Grazia rivela il tipo di esperienza di chi ha trovato il tesoro nascosto nel campo, ha venduto
tutto e si e affrettato ad acquistare il campo per avere il tesoro. Quella di chi, incontrando I'inviato
di Dio, Gesu Cristo, riconoscendo in lui la prossimita di Dio per 'uomo, ne e rimasto folgorato,
come dira Giovanni nel testo gia citato in precedenza:

«Cio che era fin da principio, cio che noi abbiamo udito, cido che noi abbiamo veduto con i nostri
occhi, cio che noi abbiamo contemplato e cio che le nostre mani hanno toccato, ossia il Verbo della
vita (poiché la vita si é fatta visibile, noi I'abbiamo veduta e di cio rendiamo testimonianza e vi
annunziamo la vita eterna, che era presso il Padre e si é resa visibile a noi), quello che abbiamo
veduto e udito, noi lo annunziamo [...]» (1Gv 1,1-3).

E I'esperienza, in Gesu salvatore, della benevolenza di Dio per I'uomo, della gratuita del
perdono ricevuto, della dignita ritrovata per I'amore che ci ha rifatti dal di dentro. Esperienza che
ha segnato cosi alla radice il nostro cuore da non poter piu vivere se non dentro a quella dinamica.

E da dentro I'esperienza del’amore incondizionato di Dio per me che scaturisce I'energia di un
amore che non si lascia limitare o soffocare da niente e da nessuno. E quando quell’amore
risplende non si pud non domandare: di quale grazia & I'espressione? Che non ha altro significato
che di quale fede sono portatrici le mie opere, il mio agire, il mio scegliere?

Le situazioni limite addotte da Gesu (amare i nemici, benedire chi ti maledice, pregare per chi ti
maltratta...) rivelano la «normalita» di un cuore rapito dall’amore gratuito di Dio. Cosi, anche
guando Gesu invita a non giudicare per non essere giudicati, a perdonare per essere perdonati, ad
usare una misura abbondante verso i fratelli per ricevere con abbondanza a nostra volta in cambio
da Dio, non fa che riprendere la logica di quella stessa dinamica: nessuna cosa sia oggetto o
motivo di divisione e di tristezza con i nostri fratelli, perché su tutto prevalga I'amore che il Signore
ci ha fatto conoscere in Cristo Gesu.

12



La spiritualita cristiana II: vie all'interiorita (2020-2021)
Dinamiche e livelli del discernimento spirituale - seconda unita

La pratica della vita cristiana, di cui il discernimento & uno strumento, consiste primariamente
nell’agire e nel scegliere perché animati, guidati e conquistati dallo Spirito Santo.

La difficolta per noi resta sempre quella del credito da accordare alla promessa di vita, espressa
da quella dinamica, da parte di Dio. Ogni pratica dovra dunque indurci ad accordargli quel credito.
Se manca di questo, la nostra pratica rischia di giocare contro di noi.

Le opere non sono cosi strumento di contrattazione, con le quali “porto a casa” qualcosa dai
fratelli e da Dio stesso, ma espressione di una relazione trasfigurante. Non solo, ma le opere
richieste da Dio sembrano del tipo di quelle che nemmeno ci sogniamo di poter compiere. Il passo
dei due spiccioli della vedova in Lc 21,1-4 ¢ assai rivelativo. La traduzione letterale suona: «Tutti
costoro infatti hanno deposto come offerta del loro superfluo, questa invece (traendo) da quello
che le mancava ha messo tutta la vita che aveva». Gesu in effetti non chiede di dare tutto o il poco
che abbiamo, ma piu esattamente di dare quello che non abbiamo. Tu devi al fratello quello che
non hai, che costituisce tutto quello che hai per vivere: uno ti chiede dolcezza e tu non ce I'hai?
Dagliela e tu I'acquisterai! Non aspettare di essere dolce per dare dolcezza: finirebbe il mondo e
non avresti ancora la dolcezza. Sei chiamato a dare quello che non hai per obbedienza al tuo
Signore.

La forza delle opere sta in questa obbedienza al Signore nel quale si confida. Se riuscissimo a
togliere, nei confronti di Dio, ogni pretesa di merito, resteremmo purificati da quella miriade di
pretese che abbiamo I'uno verso I'altro. Perché, come dice Marco I’ Asceta:

«Quando si ascolta la Scrittura dire di “rendere a ciascuno secondo le sue opere” (Sal 61,13),
non si riferisce alle opere meritevoli della geenna o del paradiso, ma delle opere che si riferiscono
alla mancanza di fede o alla fede in Lui. Cristo rendera a ciascuno non come esecutore di un
contratto che riguarda gli atti, ma come Dio creatore e redentore delle nostre persone».

Vale a dire: saremo giudicati in rapporto alla fiducia che avremo dato all’'amore del Signore. Il
senso della pratica cristiana, alla fin fine, sta tutto qui. E questo & il motivo per cui non c’é opera
che ci condanni né che ci assolva.

13



