
La spiritualità cristiana II: vie all’interiorità (2020-2021) 
Dinamiche e livelli del discernimento spirituale - seconda unità 

 

1 
 

Dinamiche e livelli del discernimento spirituale 

 

 

1. Dinamiche del «discernimento spirituale»1 

 

Nella prima unità abbiamo visto come l’istanza del discernimento spirituale nasce 

dall’esperienza che il cristiano fa della sua vita di fede in Cristo, nella chiesa, nel mondo. Divenuto 

luce, il cristiano deve camminare da figlio della luce. Questo gli impone il compito di discernere per 

individuare continuamente la volontà di Dio. Intanto lo può fare in quanto ha ricevuto il dono dello 

Spirito Santo, agente divino in lui, principio dinamico e norma del suo agire (Rm 8). lo Spirito divino 

instaura con lo spirito umano un misterioso dialogo che impegna l’uomo in un continuo confronto 

per suscitare un risposta docile, che faccia restare in un costante dinamismo di trasformazione e 

trasfigurazione interiore e di rinnovamento, che permetta di riconoscere il sentiero che Dio traccia 

per ognuno e di seguirlo. Il discernimento spirituale, pertanto, si impone come una costante della 

vita del cristiano per il passaggio dall’età infantile della fede a quella dell’uomo perfetto e maturo.  

Ora domandiamoci piuttosto con quali disposizioni e a quali livelli possiamo apprendere la 

logica del discernimento spirituale nel suo svolgersi dinamico, perché la nostra esistenza produca 

frutto in abbondanza secondo Dio?   

Se consideriamo le parabole del tesoro nascosto nel campo e della perla preziosa (il tesoro e la 

perla sono il Cristo stesso), come vengono raccontate nel cap. 13 di Matteo, possiamo cogliere 

anzitutto la dinamica nella quale si iscrive il principio del discernimento: la gioia della scoperta. 

Tutta l’azione successiva scaturisce dalla gioia prorompente della scoperta. Senza quella gioia non 

è possibile concepire nessuna azione significativa a livello dell’orientamento della propria vita 

Ma le parabole alludono anche ad altre dinamiche, più nascoste, ma altrettanto vere nel 

discernere il valore del tesoro e della perla per la propria vita. 

C’è una dinamica di ricerca, anzitutto. Non si scopre a caso il tesoro e la perla, ci deve essere, di 

fondo, una passione per ciò che è prezioso, una inquietudine che non ti lascia vaneggiare o 

istupidire. Non sono sufficienti, al cuore dell’uomo, le cose che arriva a possedere; ha bisogno di 

cogliere quello che dentro le cose vive e attira, quello che solo può colmare il suo desiderio di vita 

e di felicità.  

C’è poi una dinamica di compravendita. Ciò che è prezioso non sta insieme a ciò che è vile, ciò 

che è profondo con ciò che è superficiale, ciò che ha sostanza con ciò che ha solo apparenza. 

Perlomeno, insieme non possono stare tanto tempo e difatti viene il momento in cui ci si deve 

disfare di una cosa per comprare l’altra.  

C’è una dinamica di rischio. Più grosso è l’affare, più alto il rischio. E quando il tesoro o la perla 

trovati sono incomparabilmente più preziosi di tutto quello che ci si sarebbe potuti immaginare di 

trovare, allora ci si disfa di tutto. Il tutto di cui ci si disfa è direttamente proporzionale alla 

preziosità del tesoro trovato. La molla che permette, anzi, che spinge al rischio della 

compravendita è appunto la gioia, percepita così profonda e piena da cacciare ogni timore. 

                                                           
1
 E. CITTERIO, La vita spirituale e i suoi segreti, EDB, Bologna 2007, p. 127-150. 



La spiritualità cristiana II: vie all’interiorità (2020-2021) 
Dinamiche e livelli del discernimento spirituale - seconda unità 

 

2 
 

In queste parabole l’accento non è più posto sul fatto che l’uomo è chiamato a lasciare tutto 

per il regno dei cieli, ma che lascia tutto perché trasportato dalla gioia di una scoperta che gli 

riempie il cuore. Non solo, ma che una realtà capace di riempire il cuore è insieme esigente e 

gioiosa: esigente perché gioiosa e gioiosa perché esigente. E il tutto dipende dal dono della 

sapienza che viene dall’alto, come una colletta ci fa pregare: «O Padre, fonte di sapienza, che ci hai 

rivelato in Cristo il tesoro nascosto e la perla preziosa, concedi a noi il discernimento dello Spirito 

[...]».  

Ricordiamo le parole di Gesù: «Chiunque avrà lasciato case, o fratelli, o sorelle, o padre, o 

madre, o figli, o campi per il mio nome, riceverà cento volte tanto e avrà in eredità la vita eterna» 

(Mt 19,29). Solo la gioia di aver scoperto il tesoro del proprio cuore permette di lasciare tutto. Ma 

è anche possibile un’altra scelta, quella del giovane ricco: «Gli disse Gesù: “Se vuoi essere perfetto, 

và, vendi quello che possiedi, dallo ai poveri e avrai un tesoro nel cielo; poi vieni e seguimi". Udito 

questo, il giovane se ne andò triste; poiché aveva molle ricchezze» (Mt 19,21-22). Perché vale 

sempre il detto: «Dove é il vostro tesoro, là sarà anche il vostro cuore» (Lc 12,34). E se davvero il 

tesoro nascosto, trovato e ri-nascosto (cioè custodito con cura, gelosamente) nel campo del 

nostro cuore, è il Signore Gesù, in quella rivelazione del suo amore per noi, in quel sentirci accolti 

e perdonati, rinati alla vita con occhi e cuore nuovi, ormai partecipi del suo mistero, allora ogni 

altro bene sarà scambiato con questo tesoro: «Cosi chiunque di voi non rinunzia a tutti i suoi averi, 

non può essere mio discepolo» (Lc 14,33).  

Inoltre, la scena delle parabole non si riferisce solo ad un momento determinato della vita, ma 

coinvolge tutta la nostra esistenza. Sempre troviamo «averi» che occorrerà vendere per godere 

appieno del nostro tesoro, dove far riposare il cuore in tutta pace. E sarà sempre la stessa 

dinamica in gioco: una nuova gioia ci farà accettare il rischio, fino a che tutto di noi risplenderà 

della luce di quel tesoro e via via scopriremo come il cuore si possa costantemente rinnovare e 

aprire alla rivelazione del suo Signore, mai sazio di Lui come mai sazio di vita e di amore.  

 

2. I livelli del «discernimento spirituale» 

 

Vediamo ora i livelli di applicazione del discernimento. Se prendiamo come riferimento il 

corpo, tutti sappia che un corpo sano ha bisogno, per crescere, di mangiare e mangiare cibi sani, di 

respirare e respirare aria pulita, di muoversi e muoversi bene, in modo graduale, armonioso, 

costante, di modo che lo sforzo porti giovamento al corpo nel suo insieme. Se vale il paragone con 

l’anima, si potrebbe dire che nel mondo spirituale i livelli siano distribuiti così: il mangiare e 

mangiare cibi sani è riferito alla mente (bisogna imparare a pensare, non a essere pensati: un 

uomo spirituale nutre la sua capacità di riflessione, non è mai superficiale, non è dettata dalle 

emozioni del momento, non dà le cose per scontate, esercita una buona vigilanza su di sé, cerca 

unicamente la conversione); il respirare e respirare aria pulita è riferito al cuore (il cuore ha 

bisogno di un clima pulito per esprimere al meglio le sue energie; un cuore pulito nasce solo dal 

rinunciare ad ogni pretesa versa Dio e i fratelli, cioè dall’abdicare alla volontà propria e si alimenta 

con la preghiera nell’umiltà); il muoversi è riferito al corpo nel senso che è attraverso il corpo che 

noi ci esercitiamo alla pratica delle virtù (il corpo dice la concretezza delle nostre azioni, e la 



La spiritualità cristiana II: vie all’interiorità (2020-2021) 
Dinamiche e livelli del discernimento spirituale - seconda unità 

 

3 
 

possibilità operativa di entrare in relazione con i fratelli, con Dio e con il creato in quanto abitati 

dalla relazione vivificante con Dio).  

Consideriamo uno a uno i tre livelli. 

 

2.1. La mente: l’intelligenza spirituale e la sapienza evangelica 

 

L’esercizio dell’intelligenza nel discernimento sta nel fatto di vigilare a che non siano i nostri 

sentimentalismi il metro di misura, ma la considerazione dei comandamenti, una considerazione 

che si risolva e porti alla crescita della rettitudine e della compassione. Tutto questo avendo 

presente che i comandamenti, i quali includono una auto-comunicazione di Dio, sono i mezzi per 

arrivare ad avere un vita piena secondo la promesse del Signore. 

Cosi facendo, l’intelligenza con la quale esercitiamo il discernimento attinge al mistero del 

regno dei cieli che, nella persona di Gesù, che si è fatto vicino. 

Il discernimento allora, in una determinata situazione, ha a che fare con due cose: 

a) con la capacità di cogliere la venuta a noi del regno di Dio: «cercate prima di tutto il 

Regno di Dio e la sua giustizia e tutto il resto vi sarà dato in sovrappiù» (Mt 6,33). In una 

determinata situazione la cosa più importante dal punto di vista spirituale è chiedersi: 

«che cosa mi porta più vicino il regno di Dio, che cosa mi porta più direttamente o con più 

gusto al regno di Dio?». Il discernimento prima di tutto è in funzione di questa 

partecipazione al mistero del Regno di Dio; 

b) con la capacità di crescere nel desiderio che si realizzi questo regno di Dio. Capacità che 

non è in funzione del bene o del male, come se noi dovessimo dare il giudizio «questo è 

cosa buona, questo è cosa cattiva». Spesso nella vita sappiamo fin troppo bene che cosa è 

bene e che cosa è male. Quello che non sappiamo è cosa è possibile e adatto adesso, in 

questo momento preciso, per arrivare a compiere i desideri profondi del nostro cuore. 

L’incertezza viene quando bisogna passare all’atto in un momento particolare e spesso il 

nostro sentire immediato è fuorviante. Allora il discernimento è  in funzione del che cosa 

mi permette di crescere in percettività e di muovermi con più gusto e immediatezza a 

partecipare al mistero del regno di Dio.  
 

Un passo di S. Francesco d’Assisi illustra a meraviglia questa dinamica. Francesco scrive a un 

ministro che aveva dei frati che lo tormentavano:  
 

«Al frate [...] ministro: il Signore ti benedica. lo ti dico come posso, per ciò che riguarda la tua 

anima, che quelle cose che ti impediscono di amare il Signore lddio, e ogni persona che ti sarà di 

ostacolo, siano frati o altri, anche se ti picchiassero, tutto questo tu devi ritenere per grazia 

ricevuta. E così tu devi volere e non diversamente. E questo ti sia per vera obbedienza del Signore 

Iddio e mia, perché io fermamente so che quella è vera obbedienza. E ama quelli che ti fanno 

queste cose e non pretendere da loro altro se non ciò che il Signore ti darà, e in questo amali, e non 

volere che (per te) diventino cristiani migliori».   



La spiritualità cristiana II: vie all’interiorità (2020-2021) 
Dinamiche e livelli del discernimento spirituale - seconda unità 

 

4 
 

San Francesco dice che per santa obbedienza deve amare quelli che non lo lasciano in pace e 

non pretendere da loro altro se non ciò che il Signore darà e in questo li ami e non voglia che per 

lui diventino cristiani migliori.  

 

Ecco il livello in cui si esercita l’intelligenza per il discernimento: «cosa favorisce di più nel mio 

cuore la venuta del regno di Dio?». Ecco il senso del testo di S. Francesco ora letto: davanti al 

peccatore dobbiamo solo pregare perché si converta o pregare invece perché possa custodire con 

pazienza la benevolenza verso i peccatori? Quale è la cosa più gradito a Dio per me?  

Se agiamo col nostro buon senso, questo discernimento saremo impossibilitati a farlo. Il 

problema è quello di ricercare, tramite l’agire, l’approfondimento continuo dell’esperienza di vita 

col Signore «attraverso» l’osservanza dei comandamenti e non «per» l’osservanza dei 

comandamenti. Dico «attraverso» e non «per» l’osservanza dei comandamenti in quanto il 

comandamento non è lo scopo ultimo della nostra fatica (ogni ricerca di perfezione in tal senso 

sarebbe condannata all’insuccesso perché si ridurrebbe a un perfezionismo, che non interessa a 

nessuno, e nemmeno a noi stessi, a dire il vero), ma è, più semplicemente, il mezzo che mi aiuta a 

raggiungere lo scopo: una vita piena nella quale vibra la forza dell’amore di Dio in me.  

Senza la capacità di cogliere quella promessa, il comandamento non svelerà il suo segreto e non 

ci porterà vita. Dice Gesù: «Non pensate che io sia venuto ad abolire la legge o i profeti: non sono 

venuto ad abolire, ma a portare a compimento» (Mt 5,17). E Simeone il Nuovo Teologo spiega:  

 

«E questo è il compimento della legge, che non ci si difenda su alcun punto, né ci si vendichi, 

ma si resti totalmente a disposizione di tutti come fossimo morti; cosicché una qualunque 

cosa gli venga fatta, non si muova per nulla, né replichi turbato, ma si attenga solo ai 

comandamenti di Dio e ad osservare i suoi precetti[…]». 

 

Se il cuore non percepisce la promessa di vita del Signore, come praticare il comandamento? S. 

Paolo fa un augurio alla comunità di Colossi, quindi a tutti i credenti: «Perciò anche noi... non 

cessiamo di pregare per voi e di chiedere che abbiate una conoscenza piena della sua volontà con 

ogni sapienza e intelligenza spirituale, perché possiate comportarvi in maniera degna del Signore 

per piacergli in tutto, portando frutto in ogni opera buona e crescendo nella conoscenza di Dio» 

(Col 1,9-10). Il discernimento non è in funzione del fare un’opera buona, ma del far sì che l’opera 

buona porti frutto.  

S. Paolo parla spesso di una sapienza che non è di questo mondo. Se mettiamo insieme i testi di 

Col 1 e 1 Cor 1-2 comprendiamo subito che il discernimento è in funzione di una sapienza non di 

una moralità. É un problema di «intelligenza spirituale», non di un certo livello di perfezione.  

La questione del discernimento va posta all’interno del desiderio di riappropriarci di una 

«sapienza evangelica».  

L’attività della mente che mira ad acquisire una intelligenza spirituale e a maturare una 

sapienza evangelica si muove con uno scopo preciso, la conversione e si allena in un atteggiamento 

di fondo costante che è la vigilanza.  

 

 



La spiritualità cristiana II: vie all’interiorità (2020-2021) 
Dinamiche e livelli del discernimento spirituale - seconda unità 

 

5 
 

Lo scopo perseguito: la conversione 

La conversione è quella che Gesù predica: «Convertitevi perché il regno dei cieli è vicino» (Mt 

4,17). La frase si può interpretare in due sensi.  

Primo. Siccome il regno dei cieli è vicino, allora convertitevi. Vale a dire: il regno dei cieli è 

davanti a voi; colui che Dio ha designato per mostrarvelo, per aprirvelo, per introdurci, è qui 

davanti a voi. Lo potete toccare, è finalmente alla vostra portata. E esattamente questa la 

testimonianza dei discepoli, come riporta Giovanni:  

«Ciò che era fin da principio, ciò che noi abbiamo udito, ciò che noi abbiamo veduto con i 

nostri occhi, ciò che noi abbiamo contemplato e ciò che le nostre mani hanno toccato, ossia il 

Verbo della vita (poiché la vita si è fatta visibile, noi I’abbiamo veduta e di ciò rendiamo 

testimonianza e vi annunziamo la vita eterna, che era presso il Padre e si è resa visibile a noi), 

quello che abbiamo veduto e udito, noi lo annunziamo» (1 Gv 1,1-3).  

Il che vale per l’insieme della nostra vita, per tutte le circostanze che viviamo: ognuna può 

essere aperta sul regno dei cieli. E proprio perché le cose stanno cosi, allora il convertirsi significa 

cogliere questa promessa di grazia in ogni cosa, in ogni evento. 

Secondo. Se volete che il regno di Dio vi conquisti e risplenda al vostro cuore, convertitevi! Vale 

a dire: se volete che il regno di Dio diventi «vostro», imparate ad alzare lo sguardo e non a tenerlo 

fisso alle cose nella loro materialità; allargate i confini del cuore e non vogliate vivere allo stretto, 

in visioni miopi e illusorie, acconsentite alla visione che scaturisce dalla fede e non state schiavi 

della paura; entrate negli eventi, compite i desideri del vostro cuore in profondità e non 

accontentatevi di ciò che appare. Il convertirsi comporta prima di tutto un dare fiducia, un 

affidarsi, un prestar fede alla promessa di Dio, alla potenza della sua Parola, una potenza di verità 

e di vita lasciata a noi perché diventi nostra. Solo in un secondo momento la conversione 

comporta un senso di una disciplina del vivere che comporta un valore morale, nel senso di una 

disciplina del vivere che corrisponda e fortifichi nelle stesso tempo il desiderio del cuore.  

Gregorio Magno, commentando la prontezza dei pescatori a seguire la chiamata di Gesù, 

riflette sul fatto che, a dire il vero, quegli uomini avevano ben poco da lasciare, essendo poveri. 

Ma, aggiunge:  

«Ha rinunciato a molto chi non ha tenuto nulla per sé, e altrettanto si deve dire di chi ha 

abbandonato tutto, anche se possedeva poco».  

È il senso della fede genuina. Non importa lasciare poco o tanto; l’importante è non conservare 

nulla per sé, vale a dire fidarsi fino in fondo, per tutto il cammino, con tutte le fatiche che questo 

comporta, in modo che la grazia dell’incontro possa rivelare tutti i suoi frutti, nel tempo. Lo dice 

anche il Salmo:  

«Una cosa ho chiesto al Signore, questa sola io cerco: abitare nella casa del Signore tutti i 

giorni della mia vita, per gustare la dolcezza del Signore ed ammirare il suo santuario» (Sal 

26).  

Quando si abita la casa del Signore? Quando si abita il suo splendore, la sua benedizione. Pietro 

e tutti gli altri apostoli hanno impiegato anni per poter ripetere le parole di questo salmo in tutta 

la sua verità. E cosi noi, fino a dire: quando non ricevo splendore da null’altro se non dalla sua 

promessa, quando sono disposto a vivere della grazia della sua visione, quando non posso vivere 

circostanze, eventi, incontri se non attingendo alla sorgente della grazia di questo incontro che mi 



La spiritualità cristiana II: vie all’interiorità (2020-2021) 
Dinamiche e livelli del discernimento spirituale - seconda unità 

 

6 
 

apre a spazi sconfinati, allora posso dire di abitare nella casa del Signore, ne gusto tutta la 

dolcezza. Perché la sua Parola non risuona più dall’esterno, ma dall’interno; la sua Parola non è più 

soltanto sua, ma è diventata ormai anche mia: il discernimento realizzato. 

 

L’atteggiamento di fondo: la vigilanza  

La vigilanza è quella a cui ci invita in particolare il tempo dell’avvento, che parla dell’attesa di un 

evento «iniziatore», capace di «iniziarci» al senso del vivere determinandone la prospettiva. C’è 

sempre in noi qualcosa che deve finire, passare e contemporaneamente qualcosa in attesa di 

germinare. Tutta la liturgia dell’Avvento è modulata sul tema della vigilanza appunto per 

insegnarci a distinguere ciò che deve passare e ciò che deve germinare. Se si potesse racchiudere 

in una espressione il senso della vigilanza direi che essenzialmente si tratta di passare tra l’illusione 

e la rassegnazione, l’illusione della magnificenza delle cose che passano, dei sogni campati per aria 

e la rassegnazione (o la disperazione) della paura di vivere in un mondo cosi fatto, con l’aridità  

interiore che schiaccia. La vigilanza insegna invece a custodire sia l’energia del sogno che struttura 

il cuore dell’uomo, sia la concretezza del suo compimento nella storia, come anche la speranza 

della realizzazione, che sconfina nell’eterno.  

Una colletta della liturgia dell’Avvento fa dire: «[...] risveglia in noi uno spirito vigilante, perché 

camminiamo nelle tue vie di libertà e di amore, fino a contemplarti nell’eterna gloria». Per 

camminare sulla via della libertà e dell’amore, che definiscono le coordinate strutturali del sogno 

dell’uomo, è appunto necessaria la vigilanza e per questo la Chiesa fa pregare. Il contenuto 

specifico di detta vigilanza si esprime nell’esortazione dell’apostolo ai Romani: «[...] indossiamo le 

armi della luce [...l rivestitevi del Signore Gesù Cristo» (Rm 13,12.14). Vigilanza è rivestirsi di 

un’armatura di luce, luce che è il Cristo in noi (Gv 3,19; 8,12). Quante armature fasulle ci 

incapsulano invece di custodirci, quante armature di paure e tristezze ci isolano da noi stessi e 

dagli altri e impediscono inesorabilmente il compimento dei nostri sogni, quante armature ci 

impediscono il riposo della pace! Si, perché la luce di cui siamo invitati a splendere, dal punto di 

vista della nostra umanità, è proprio la pace. Quella pace di cui Gerusalemme è simbolo, verso la 

quale il profeta Isaia vede tutti i popoli convergere, che diventa il sogno e l’augurio di ciascuno per 

tutti e di tutti per ciascuno come viene proclamato nel Salmo 121.  

Perché è necessaria la vigilanza per entrare nel riposo della pace? Perché il sogno della pace 

può nascondere tutta l’ambiguità e la falsità del nostro cuore che la vorrebbe ancor prima e 

comunque senza essersi rivestito di luce ed aver abbandonato le tenebre. Per questo Gesù, 

mentre dice di sé: «Vi do la mia pace» (Gv 14,27; Ef 2,14), dice anche: «Pensate che io sia venuto a 

portare la pace sulla terra? No, vi dico, ma la divisione» (Lc 12,51). Ora, la lotta e la fatica che 

accompagnano la realizzazione della pace dei cuori degli uomini sono appunto la lotta e la fatica 

della vigilanza in funzione della dimora del Cristo in noi, in funzione di quel «rivestitevi di Cristo» 

che si tradurrà poco a poco per il nostro cuore in un’armatura di luce che finalmente lo custodirà 

nella libertà e nell’amore. l comandamenti del Signore non hanno altro scopo che custodirci in tale 

armatura di luce. Ed è da dentro questa armatura di luce che potrà apparire sia desiderabile sia 

fattibile e degna di essere perseguita con tutte le forze quella pace per tutti i popoli che il profeta 

contempla.  



La spiritualità cristiana II: vie all’interiorità (2020-2021) 
Dinamiche e livelli del discernimento spirituale - seconda unità 

 

7 
 

Nel mistero della fede, il rivestirsi di Cristo diventa principio e radice di una nuova umanità, che 

porta si le ferite del male, ma che dal male risulta imprendibile, cioè che non si fa più portar via la 

libertà e l’amore ottenuti.  

 

2.2. Il cuore: l’abbandono della «volontà propria»  

 

Mi rifaccio a un famoso testo della fine del '500, forse il libro più letto nella cristianità 

occidentale, dopo la Bibbia, per diversi secoli: «Il Combattimento spirituale», di Lorenzo Scupoli 

(1530-1610). A dire il vero, il libro, riadattato in greco nel sec. XVlll da un famoso monaco del 

monte Athos, s. Nicodemo Aghiorita, è stato molto letto e amato, nonostante la sua provenienza 

occidentale, anche dalla cristianità ortodossa di lingua greca. Il passo che intendo citare suona:  

 

[…] (la vita spirituale) hai da sapere che in altro non consiste, che nel conoscimento della 

bontà e grandezza di Dio e della nostra nichilità ed inclinazione ad ogni male; nell’amor suo 

ed odio di noi stessi; nella soggezione non solo a lui, ma per amor suo ad ogni creatura; 

nella espropriazione d’ogni nostro volere e rassegnazione [obbedienza] totale nel suo 

divino piacimento. [...] Perché se tu attenderai a calcare e a dar morte a tutti i tuoi 

disordinati appetiti, desideri e voglie ancorché minime, farai maggior piacere e servigio a 

Dio, che se tenendo alcune di quelle volontariamente vive, ti flagellassi in sin a sangue, e 

digiunassi più che gli antichi eremiti ed anacoreti, o convertissi al bene migliaia di anime»2. 

 

Nei suo insegnamento, convalidato da tutta la tradizione, il combattimento interiore si riduce 

essenzialmente a lasciare «le volontà proprie», perché soltanto cosi il cuore può restare nella pace 

e cercare nel discernimento spirituale la volontà propria. La lotta contro le passioni, contro i 

pensieri, non è che la lotta per lasciare «le volontà proprie» e aderire pienamente alla volontà 

divina scoprendone il mistero di benevolenza nei nostri confronti. Ma lasciare «le volontà proprie» 

non significa altro che ritornare all’uomo interiore, alla radice del cuore:  

 

«Quello che sempre puoi fare è l’offrire a Dio la tua volontà, e più non voler desiderare, 

perché sempre che tu avrai questa libertà, e sarai distaccato da tutte le parti [...] goderai 

tranquillità e pace. In questa libertà di spirito consiste questo gran bene che tu intendi 

[dalle divine scritture]; la qual libertà non è altro che perseverare l’uomo interiore in sé, 

senza dilatarsi a volere o desiderare, o cercare cosa alcuna fuori di sé: e tutto il tempo che 

starai cosi libero, goderai di questa servitù divina [di quella divina e ineffabile gioia], ch’è 

quel gran Regno che sta dentro di noi»3. 

 

Quello che emerge è il desiderio di ritornare al cuore, di scendere nel cuore (la coscienza), di 

trovare le radici e per far questo occorre esercitare il discernimento. E non solo, ma il 

discernimento si esercita solo accedendo al nostro intimo.  

                                                           
2
 L. SCUPOLI, Il Combattimento spirituale, San Paolo, Cinisello Balsamo 2005, p.72 

3
 L. SCUPOLI, Della pace interiore ovvero sentiero del paradiso,  



La spiritualità cristiana II: vie all’interiorità (2020-2021) 
Dinamiche e livelli del discernimento spirituale - seconda unità 

 

8 
 

Si tratta di una questione di clima nel quale praticare il discernimento. La domanda è: qual è il 

clima adatto al nostro cuore per un autentico discernimento? In quale clima il cuore sprigiona le 

sue energie? Detto in altri termini: quale tesoro vogliamo difendere? La domanda presenta due 

versanti: un versante su Dio e uno sull’uomo. 

Il versante su Dio allude al rapporto affettuoso dell’anima con il suo Signore, rapporto che 

troppo spesso concepiamo in toni timorosi. Il discernimento in tal senso va esercitato nel 

domandarsi cosa può favorire quel rapporto affettuoso. Il caso tipico è dato dal pentimento per i 

nostri peccati. Un uomo che sappia con dolcezza coltivare dentro di sé la tenerezza verso Dio in 

risposta al perdono che gli viene comunicato e che trasforma la sua umanità, è certamente più 

prezioso nella testimonianza cristiana di uno che si affanni ad escogitare continue strategie per 

attrarre i fratelli al Signore. Le passioni che più possono contrare con quel rapporto affettuoso col 

Signore, che è condizione essenziale per vivere l’esperienza del perdono sono ira, pretesa, 

ambizione, affermazione di sé, in quanto queste passioni rivelano un’ipertrofia dell’io.  

Non dimentichiamo che la mitezza verso se stessi é condizione essenziale per un profondo e 

sincero pentimento. Nella sua «Introduzione alla vita devota», s. Francesco di Sales così si esprime: 

 

«Uno dei modi migliori di praticare la mansuetudine è quello di praticarla verso noi stessi, 

senza mai indispettirci contro di noi o le nostre imperfezioni: infatti, sebbene sia giusto che 

quando commettiamo qualche sbaglio ne proviamo dispiacere e confusione, bisogna tuttavia 

guardarci dal provare un rincrescimento acre e, stizzoso, irritato e dispettoso. Nel che 

sbagliano grandemente molti, i quali, dopo esser montati in collera, si indispettiscono di 

essersi indispettiti, si inquietano di essersi inquietati, si adirano di essersi adirati; in tal modo 

mantengono il loro cuore totalmente schiavo della collera, e sebbene la seconda collera 

sembri distruggere la prima, non serve in realtà che da spiraglio e da passaggio per una 

nuova collera alla nuova occasione che si presenterà; inoltre queste collere, stizze e malumori 

contro se stessi tendono all’orgoglio e non hanno altra causa se non nell’amor proprio, che si 

turba e si inquieta vedendoci imperfetti. Bisogna dunque avere delle nostre colpe un 

disgusto calmo, sereno e fermo […]»4. 

 

Nel pentimento e nella mansuetudine si supera anche quella certa ostilità che registriamo da 

parte delle cose stesse e degli avvenimenti e che ci dà l’impressione di una specie di congiura 

contro di noi.  

Il versante dell’uomo allude al clima di pulizia in cui agire. E cosa determina la pulizia del cuore? 

L’abbandono di ogni tipo di pretesa. Detto in termini ascetici, l’abbandono delle proprie volontà. 

Un’esempio della donna cananea e assai istruttivo (Mt 15,22-28). Due qualità caratterizzano la 

fede della cananea: la sua fiducia in Gesù, nonostante la coscienza della sua indegnità e l’urgenza 

del bisogno, per cui sa di non poter contare su alcun palliativo. Fiducia e indegnità vanno di pari 

passo, mentre normalmente, nelle dinamiche interiori che siamo soliti osservare, tendiamo a 

separarle. Invece l’una è custode dell’altra, l’una dice la sincerità dell’altra. 

                                                           
4
 F. DI SALES, Introduzione alla vita devota, parte III, cap. IX 



La spiritualità cristiana II: vie all’interiorità (2020-2021) 
Dinamiche e livelli del discernimento spirituale - seconda unità 

 

9 
 

La particolarità dell’atteggiamento della cananea sta in quel grido «Signore figlio di Davide», 

dove compare tutto lo stridore della distanza tra lei, pagana, e quel profeta, ebreo. Non minimizza 

la  distanza, la sottolinea, la rimarca e quando Gesù le rinfaccia che  non si da il pane ai cagnolini (i 

pagani erano chiamati «cani» dei giudei), non si lamenta e non si ritrae sdegnata del paragone, 

sviluppa anzi il paragone a suo favore. Riconosce che non ha diritto a quel pane, ma che per la sua 

sovrabbondanza alcune briciole possono cadere anche per lei. Grande era la sua fiducia in quel 

«profeta» e nello stesso tempo era priva di qualsiasi pretesa. La fede della cananea proveniva 

dall’urgenza del suo bisogno. Non vedeva altri rimedi, troppo era l’amore per sua figlia e allora 

perché non rivolgersi a quel «profeta» di cui sentiva dire cose meravigliose, sebbene non 

possedesse alcun titolo per trovare soddisfazione?  

Davanti al Signore il nostro cuore è come la donna cananea. È vero, noi siamo nella grazia, 

abbiamo già incontrato il Signore, ma non si può dire che tutto di noi sia nella luce del suo vangelo. 

Per molti aspetti siamo cananei, pagani. E possiamo trovare accesso al Signore, Salvatore nostro, 

solo come la donna cananea, dove la fiducia nella potenza di Gesù sta in stretta compagnia con la 

coscienza della propria indegnità e l’urgenza del bisogno di guarigione e di vita.  

L’insincerità del nostro cuore, quello che indebolisce la nostra fede e l’annacqua, è la pretesa di 

trovar soddisfazione comunque. É la debolezza dell’israelita fariseo che crede di avere la vita 

perché Dio gliela deve. In questo modo non si scoprirà nulla e il miracolo non avverrà. Più ci si 

avvicina a Dio, più si ha coscienza di essere peccatori e meno scusanti si adducono ai nostri guai. 

Quando finiremo di giustificarci accusando gli altri, gli eventi, il mondo, allora saremo sinceri 

davanti a Dio e scopriremo che Dio non potrà resistere al nostro grido perché indegnità e fiducia 

accelereranno la sua manifestazione di grazia al nostro cuore. L’eliminazione di ogni pretesa nei 

confronti di Dio purifica anche quella miriade di pretese che abbiamo l’uno verso l’altro e che 

intralciano il buon corso dei rapporti umani.  

Non dimentichiamo la tremenda affermazione di Gregorio Magno: «Si deve sapere che la 

volontà di satana è sempre malvagia, ma il suo potere mai ingiusto». Il che vuol dire almeno due 

cose: primo, che tutto ciò che di male ci capita, dentro e fuori, non avviene mai per caso, sempre è 

retto dalla provvidenza di Dio; secondo, che se il demonio agisce in noi, è perche noi gli abbiamo 

ceduto dei diritti. Ce lo spiega Doroteo di Gaza:  

 

«Chi è giunto fino a mettere in pratica una passione è impossibile che non ne sia tormentato. 

“l loro strumenti sono dentro di te - come disse abba Sisoes. Restituisci quel che loro 

appartiene e se ne andranno”. Per strumenti intendeva ciò che è la causa delle passioni. 

Finché dunque le amiamo e le mettiamo in pratica, saremo inevitabilmente soggiogati da 

pensieri che ci costringono a mettere in pratica le passioni anche se non lo vogliamo, poiché 

ci siamo consegnati volontariamente nelle loro mani». 

 

Se però non avanziamo da parte nostra alcuna pretesa (pretese, che le nostre «proprie 

volontà», segno delle nostre dipendenze, dei nostri bisogni, delle nostre aggressioni e delle nostre 

autodifese, esprimono sempre), vuol dire che stiamo accedendo ad un livello più significativo per il 

nostro cuore, vuol dire che incominciamo a far lavorare il cuore in un clima pulito. In termini 

positivi avviene quello che dice ancora Doroteo di Gaza:  



La spiritualità cristiana II: vie all’interiorità (2020-2021) 
Dinamiche e livelli del discernimento spirituale - seconda unità 

 

10 
 

 

«E rinunciando ai propri voleri apprese la via migliore che conduce al cielo: l’umiltà. In 

obbedienza alle parole dei Santi Anziani mise in pratica il detto “Sii misericordioso e mite" e 

fu cosi adorno di ogni virtù. Il beato (Doroteo) aveva sempre sulle labbra quell’apoftegma dei 

Padri che dice: “Chi è arrivato a rinunciare alla sua volontà, ha raggiunto il luogo del riposo».  

 

Chi di noi sottoscriverebbe affermazioni di questo tipo?  

 

«Così, in ogni circostanza, nessuno potrà far torto a chi non si fa torto da se stesso; e d’altra 

parte, nessuno riuscirà mai ad esse re utile a chi non vuole comportarsi da saggio e 

contribuire al suo proprio bene da se stesso [...] non pensiamo che le difficoltà dovute alle 

circostanze o agli avvenimenti, che la costrizione e la violenza e la tirannia dei potenti siano 

per noi scuse valide quando commettiamo una colpa. Ciò che ho detto fin dall’inizio, lo ridirò 

ora terminando il mio discorso: se qualcuno subisce un danno o un torto, lo subisce 

interamente per causa sua, non da parte degli altri, anche se mille gli causassero torti. Chi 

non subisce torto da se stesso, si accanissero tutti gli abitanti della terra e del mare contro di 

lui, non potranno nuocergli in alcun modo».  

 

Sono affermazioni di Giovanni Crisostomo, vescovo di Costantinopoli, ormai prostrato dalle 

sofferenze dell’esilio e dai soprusi a cui veniva sottoposto, che scriveva ai suoi fedeli per far loro 

coraggio nelle prove che subivano. Evidentemente la cosa è possibile, unicamente a patto di 

cogliere l’alleanza che Dio fa con ognuno di noi. Cosi, essere liberi da ogni forma di pretesa, fonte 

delle nostre rivendicazioni e delle nostre illusioni, significa sottrarci all’influenza del demonio. Il 

contrario di peccato non è virtù, ma libertà, la libertà della verità da ogni tipo di pretesa. L’uomo 

non è ciò che sente, ma ciò che decide, ciò che vuole il suo cuore. E se il cuore vuole rimanere 

testimone del suo Signore fino alla fine, nessuno può rapirgli quella libertà. La volontà del cuore 

sta sotto ogni altra volontà di rivendicazione, di affermazione di sé, di difesa, di giustificazione. 

Vale e prevale nonostante le nostre fragilità e i nostri peccati; anzi, si fa pressante proprio da 

dentro le nostre fragilità e i nostri peccati.  

 

La preghiera, nell’umiltà  

Se la mente, che acquisisce poco a poco l’intelligenza spirituale, ha come scopo la conversione e 

si stabilisce nella vigilanza, il cuore invece persegue la preghiera, nell’umiltà. In effetti, nel 

cammino spirituale, il discorso sulla preghiera risponde alla questione della verità: un andare oltre 

l’illusione, per incontrare un Tu che ci sveli a noi stessi, in tutta umiltà. Il passo sul buon ladrone è 

emblematico:  

«Uno dei malfattori appesi alla croce lo insultava: “Non sei tu il Cristo? Salva te stesso e anche 

noi”. Ma l’altro lo rimprovera: “Neanche tu hai timore di Dio e sei dannato alla stessa pena? Noi 

giustamente, perché riceviamo il giusto per le nostre azioni, egli invece non ha fatto nulla di male E 

aggiunse: "Gesù, ricordati di me quando entrerai nel tuo regno. Gli rispose: “In verità ti dico, oggi 

sarai con me nel paradiso”» (Lc 23,39-43).  

 



La spiritualità cristiana II: vie all’interiorità (2020-2021) 
Dinamiche e livelli del discernimento spirituale - seconda unità 

 

11 
 

La preghiera vera sboccia in assenza di pretese. Cosi prega s. Ambrogio:  

 

«Se il nostro cuore è cosi duro che non riesce a versare lacrime, se non possiamo fare come la 

peccatrice ai piedi di Gesù che lo inonda di lacrime, se non possiamo onorare Gesù versando sul suo 

capo l’unguento prezioso come Maria, allora Lui stesso verrà da noi, verrà al nostro sepolcro. [...] 

Possa tu degnarti di venire a questa mia tomba, di lavarmi con le tue lacrime, poiché nei miei occhi 

inariditi non ne ho tante da poter lavare le mie colpe. Se piangerai per me, sarò salvo. Se sarò 

degno delle tue lacrime, cancellerò il fetore di tutti i miei peccati. Se sarò degno che tu pianga 

qualche istante per me, mi chiamerai dalla tomba di questo corpo e dirai: Vieni fuori, perché i miei 

pensieri non restino nello spazio ristretto di questo corpo, ma escano incontro a Cristo e vivano alla 

luce, perché non pensi alle opere delle tenebre, ma alle opere della luce. Chi pensa al peccato, 

cerca di chiudersi nella propria coscienza. Chiama dunque fuori il tuo servo. [...] Ogni volta che si 

tratta del peccato di uno che è caduto, concedimi di provarne compassione e di non rimbrottarlo 

altezzosamente, ma di gemere e piangere, cosi che mentre piango su un altro, io pianga su me 

stesso dicendo: Tamar è più giusta di me (Gen 38,18)». 

 

  La verità dell’amore di Dio per noi è scoperta in ragione della verità della coscienza del 

nostro essere peccatori. E più l’uomo si scopre peccatore meno accampa pretese verso il mondo e 

gli uomini. L’intensità della nostra invocazione nella preghiera risulta direttamente proporzionale 

alla visione interiore di quanto il nostro cuore sia asservito al peccato e dal peccato, alle passioni e 

dalle passioni. Più è vera la coscienza del nostro essere peccatori davanti a Dio, più bruciante si fa 

il pentimento e più vivo l’amore a Dio e al prossimo. In realtà, non sono i nostri sforzi a vincere il 

male; è la forza del pentimento a bruciare le nostre passioni e ogni pensiero cattivo, ogni ombra di 

pretesa.  

Qui sta tutta l’essenza della preghiera del cuore e qui si può gustare la beatitudine dell’alleanza 

che il Salmo descrive:  

 

«Beato l’uomo a cui è rimessa la colpa, e perdonato il peccato. Beato l’uomo a cui Dio non 

imputa alcun male e nel cui spirito non è inganno [...] Ti ho manifestato il mio peccato, non 

ho tenuto nascosto il mio errore. Ho detto: confesserò al Signore le mie colpe e tu hai rimesso 

la malizia del mio peccato [...] Molti saranno i dolori dell’empio, ma la grazia circonda chi 

confida nel Signore. Gioite nel Signore ed esaltata, giusti, giubiIate, voi tutti, retti di cuore» 

(Sal 32).  

 

2.3. Il corpo: quale Grazia risplende nel nostro agire?  

 

L’ultimo livello da tener presente nell’esercizio del discernimento è quello della pratica, cioè 

delle opere che la mia vita cristiana compie in riferimento al proprio cammino di fede. La domanda 

di fondo è: quale Grazia risplende in ciò che faccio? Ciò che faccio, frutto di un discernimento e di 

una scelta, è espressione della mia incondizionata adesione all’amore di Dio, dove non ho più 

niente da difendere? Quando prendo una scelta quale dinamica relazionale con Dio emerge? 



La spiritualità cristiana II: vie all’interiorità (2020-2021) 
Dinamiche e livelli del discernimento spirituale - seconda unità 

 

12 
 

Gesù parlando ai suoi discepoli nel brano di Lc 6,27-38 illustra la potenza e l’estensione della 

dinamica che l’incontro con Lui mette in moto nella vita del discepolo:  

 

«Amate i vostri nemici [...] fate del bene a coloro che vi odiano [...] se amate quelli che vi amano 

che merito ne avrete? [...]».  

 

Questi “detti di Gesù” sono istruttivi per comprendere la questione della pratica nel 

discernimento. L’espressione «fate del bene a coloro che vi odiano» assume il significato di «agite 

in modo che risplenda il bene per coloro che vi odiano», dove «bene» non è complemento oggetto, 

ma avverbio.  

Ancora: «benedite coloro che vi maledicono» andrebbe più semplicemente resa con «dite bene 

di quanti vi maledicono», per non perdere questa sfumatura di senso: portate in pace la 

maledizione che vi viene dagli uomini senza scadere nella vendetta delle parole, mantenete il 

cuore nella pace senza corromperlo con la rabbia di parole insolenti, non ricambiate con parole 

amare chi vi amareggia, con parole irose chi vi ferisce, né in voi stessi ne in presenza d’altri, 

custodendo l’onore per la persona che l'ha calpestato.  

Infine: «se amate quelli che vi amano, che merito ne avrete?», espressione che va resa con «se 

amate quelli che vi amano, quale grazia avete?» oppure «[...] qual è la vostra grazia?».   

Grazia rivela il tipo di esperienza di chi ha trovato il tesoro nascosto nel campo, ha venduto 

tutto e si è affrettato ad acquistare il campo per avere il tesoro. Quella di chi, incontrando l’inviato 

di Dio, Gesù Cristo, riconoscendo in lui la prossimità di Dio per l’uomo, ne è rimasto folgorato, 

come dirà Giovanni nel testo già citato in precedenza:  

«Ciò che era fin da principio, ciò che noi abbiamo udito, ciò che noi abbiamo veduto con i nostri 

occhi, ciò che noi abbiamo contemplato e ciò che le nostre mani hanno toccato, ossia il Verbo della 

vita (poiché la vita si ê fatta visibile, noi l’abbiamo veduta e di ciò rendiamo testimonianza e vi 

annunziamo la vita eterna, che era presso il Padre e si è resa visibile a noi), quello che abbiamo 

veduto e udito, noi lo annunziamo […]» (1Gv 1,1-3).  

È l’esperienza, in Gesù salvatore, della benevolenza di Dio per l’uomo, della gratuità del 

perdono ricevuto, della dignità ritrovata per l’amore che ci ha rifatti dal di dentro. Esperienza che 

ha segnato così alla radice il nostro cuore da non poter più vivere se non dentro a quella dinamica.  

É da dentro l’esperienza dell’amore incondizionato di Dio per me che scaturisce l’energia di un 

amore che non si lascia limitare o soffocare da niente e da nessuno. E quando quell’amore 

risplende non si può non domandare: di quale grazia è l’espressione? Che non ha altro significato 

che di quale fede sono portatrici le mie opere, il mio agire, il mio scegliere?  

Le situazioni limite addotte da Gesù (amare i nemici, benedire chi ti maledice, pregare per chi ti 

maltratta...) rivelano la «normalità» di un cuore rapito dall’amore gratuito di Dio. Cosi, anche 

quando Gesù invita a non giudicare per non essere giudicati, a perdonare per essere perdonati, ad 

usare una misura abbondante verso i fratelli per ricevere con abbondanza a nostra volta in cambio 

da Dio, non fa che riprendere la logica di quella stessa dinamica: nessuna cosa sia oggetto o 

motivo di divisione e di tristezza con i nostri fratelli, perché su tutto prevalga l’amore che il Signore 

ci ha fatto conoscere in Cristo Gesù.  



La spiritualità cristiana II: vie all’interiorità (2020-2021) 
Dinamiche e livelli del discernimento spirituale - seconda unità 

 

13 
 

La pratica della vita cristiana, di cui il discernimento è uno strumento, consiste primariamente 

nell’agire e nel scegliere perché animati, guidati e conquistati dallo Spirito Santo.  

La difficoltà per noi resta sempre quella del credito da accordare alla promessa di vita, espressa 

da quella dinamica, da parte di Dio. Ogni pratica dovrà dunque indurci ad accordargli quel credito. 

Se manca di questo, la nostra pratica rischia di giocare contro di noi.  

Le opere non sono così strumento di contrattazione, con le quali “porto a casa” qualcosa dai 

fratelli e da Dio stesso, ma espressione di una relazione trasfigurante. Non solo, ma le opere 

richieste da Dio sembrano del tipo di quelle che nemmeno ci sogniamo di poter compiere. Il passo 

dei due spiccioli della vedova in Lc 21,1-4 è assai rivelativo. La traduzione letterale suona: «Tutti 

costoro infatti hanno deposto come offerta del loro superfluo, questa invece (traendo) da quello 

che le mancava ha messo tutta la vita che aveva». Gesù in effetti non chiede di dare tutto o il poco 

che abbiamo, ma più esattamente di dare quello che non abbiamo. Tu devi al fratello quello che 

non hai, che costituisce tutto quello che hai per vivere: uno ti chiede dolcezza e tu non ce l’hai? 

Dagliela e tu l’acquisteraì! Non aspettare di essere dolce per dare dolcezza: finirebbe il mondo e 

non avresti ancora la dolcezza. Sei chiamato a dare quello che non hai per obbedienza al tuo 

Signore.  

La forza delle opere sta in questa obbedienza al Signore nel quale si confida. Se riuscissimo a 

togliere, nei confronti di Dio, ogni pretesa di merito, resteremmo purificati da quella miriade di 

pretese che abbiamo l’uno verso l’altro. Perché, come dice Marco l’Asceta:  

 

«Quando si ascolta la Scrittura dire di “rendere a ciascuno secondo le sue opere” (Sal 61,13), 

non si riferisce alle opere meritevoli della geenna o del paradiso, ma delle opere che si riferiscono 

alla mancanza di fede o alla fede in Lui. Cristo renderà a ciascuno non come esecutore di un 

contratto che riguarda gli atti, ma come Dio creatore e redentore delle nostre persone».  

Vale a dire: saremo giudicati in rapporto alla fiducia che avremo dato all’amore del Signore. Il 

senso della pratica cristiana, alla fin fine, sta tutto qui. E questo è il motivo per cui non c’è opera 

che ci condanni né che ci assolva.  

 


