
La spiritualità cristiana II: vie all’interiorità (2020-2021) 
Il discernimento: arte della vita spirituale - prima unità 

 

1 
 

Il discernimento: arte della vita spirituale 

 

 

1. Seguire la voce dello Spirito1 

 

«Oggi la Chiesa ha bisogno di crescere nel discernimento, nella capacità di discernere» . Parlare 

di discernimento significa mettere a tema le occasioni o gli ambiti in cui sperimentiamo il dubbio, 

l’incertezza, la capacità di capire quale sia la cosa giusta da fare, la direzione verso cui muovere il 

prossimo passo, che si tratti delle grandi decisioni della vita o delle tante opzioni che orientano il 

nostro stile di vita. Quale atteggiamento tenere per essere il buon genitore di un figlio che 

attraversa un’adolescenza difficile? Come dare voce a desideri e aspirazioni nell’orientare il 

proprio percorso professionale? Come reagire di fronte alle offese, alle ingiustizie, alle violenze 

subite? In che modo esprimere la propria voce e il proprio impegno di cittadino?  

Le incertezze non riguardano solo la vita personale, ma anche quella sociale, ecclesiale e 

politica: i campi controversi non mancano. Che atteggiamento assumere e che norme approvare 

sulle novità che il progresso tecnologico rende disponibili, ad esempio in campo biomedico o 

genetico? E in materia di politiche migratorie? Qual è l’uso migliore dei beni di una congregazione 

religiosa in costante calo di vocazioni? Come valorizzare le competenze dei laici di una comunità, 

di una parrocchia, di una diocesi? Come essere “creativamente fedeli” alla propria vocazione. 

Non è solo questione di competenze, e nemmeno il frutto di una crisi di valori. Anche le 

persone bene intenzionate e ben formate faticano nell’articolare il piano dei principi con la vita 

concreta. Questo vale in particolare quando si esercitano responsabilità che riguardano anche 

altri: il politico nel fare le leggi, l’imprenditore o il manager nel gestire l’azienda, i genitori 

nell’educazione dei figli e i pastori nell’accompagnare i fedeli. Tra la teoria, la dottrina, la norma e 

l’azione c’è sempre uno spazio da colmare; nelle circostanze concrete, quale è il modo di operare 

(il) bene?  

Se poi si crede che la risposta a questa domanda non sia l’obbedienza a principi astratti, o 

l’applicazione di una qualche tecnica di problem solving, ma l’ascolto della voce dello Spirito Santo 

che parla nella storia e nell’intimo di ciascuna persona (coscienza), allora la domanda di fondo 

riguarda il modo per riconoscere e seguire questa voce tra le tante che si fanno udire. Come scoprì 

Elia sull’Oreb (1 Re 19,11-13): 

Gli fu detto: «Esci e fermati sul monte alla presenza del Signore». Ecco, il Signore passò. Ci fu un 

vento impetuoso e gagliardo da spaccare i monti e spezzare le rocce davanti al Signore, ma il 

Signore non era nel vento. Dopo il vento ci fu un terremoto, ma il Signore non era nel 

terremoto. 12 Dopo il terremoto ci fu un fuoco, ma il Signore non era nel fuoco. Dopo il fuoco ci 

fu il mormorio di un vento leggero. 13 Come l'udì, Elia si coprì il volto con il mantello, uscì e si 

fermò all'ingresso della caverna. Ed ecco, sentì una voce che gli diceva: «Che fai qui, Elia?». 

La voce di Dio non è  necessariamente la più roboante. É in questa prospettiva di fede che in 

queste pagine parliamo di discernimento: il Verbo incarnato entra nella storia e la trasforma, 

agendo attraverso le scelte libere degli uomini e delle donne che gli danno ascolto. A che cosa ci 

                                                           
1
 G. COSTA, Il discernimento, San Paolo, Cinisello Balsamo (MI) 2018, p. 5-10. 



La spiritualità cristiana II: vie all’interiorità (2020-2021) 
Il discernimento: arte della vita spirituale - prima unità 

 

2 
 

sta chiamando? Qual è il tratto distintivo della sua voce, il gusto che imprime alla vita di chi lo 

segue?  

Il discernimento è così innanzitutto un modo di procedere nella propria vita seguendo la voce 

dello Spirito. L’istanza del discernimento nasce per l’appunto dalle esperienza che il cristiano fa 

della sua vita come realtà non statica, ma dinamica, fatta di pensieri, sentimenti, tendenze, istinti, 

desideri. Evangelii gaudium (n.51) ne descrive il processo con tre verbi: riconoscere, interpretare e 

scegliere; vissuti in un clima di profondo ascolto interiore, questi tre passi delineano uno stile 

tanto per i singoli quanto per i gruppi, le comunità, le istituzioni. In questi anni papa Francesco sta 

invitando a crescere in questo stile radicato nella Parola di Dio e in tutta la tradizione cristiana, dai 

Padri della Chiesa fino al Concilio Vaticano II.  

Pertanto, intendo di questo corso non è quello di proporre un esercizio di discernimento, 

quanto affrontare a livello della teologia spirituale le istanze che la pratica di un buon 

discernimento sottende. In particolare è nostra intenzione trattare lo stile del discernimento come 

parte della vita spirituale intesa come arte del vivere, come espressione del lavoro spirituale che 

accompagna uomini e donne a vivere in libertà la condizione di figli di Dio. Né tantomeno può o 

vuole offrire scorciatoie e rapide ricette, come se il discernimento fosse una tecnica da imparare 

una volta per tutte per risolvere i problemi personali. 

Un percorso che ci permetta di accostare non solo le regole del discernimento personale, ma 

anche la prassi del discernimento in comune. Perché il discernimento non è solo un processo che si 

applica in situazioni puntuali, ad esempio di fronte ad alternative ben definite (è il caso del 

discernimento vocazionale), ma anche uno stile personale ed ecclesiale. Come ci «insegnano le 

molte partenze che hanno dovuto affrontare Abramo e Sara, quale sia la volontà concreta di Dio 

non lo si capisce una volta per tutte. La nostra vita non è data come un libretto d’opera in cui c’è  

tutto scritto, ma è un andare, camminare, fare, cercare, [insomma il viaggio della vita]. Si deve 

entrare nell’avventura della ricerca dell’incontro e del lasciarsi cercare e lasciarsi incontrare da 

Dio»2. 

Il discernimento resta però un sapere eminentemente pratico che scavare più profondamente 

nella propria interiorità, per scoprire quel tesoro nascosto capace di riempire di gioia chi lo trova 

(Mt 13,44-46). Ognuno affronti questa proposta tenendo presente la propria esperienza concreta 

di scegliere e decidere, di cercare la propria strada e di accompagnare altri nel farlo.  

   

2. Discernimento e vita spirituale 

 

Ovunque è in gioco la libertà si apre lo spazio del discernimento. 

 

2.1 «L’uomo è condannato alla libertà» 

 

L’uomo si distingue dall’animale perché agisce con intelligenza, dicono alcuni3. Altri 

preferiscono dire che si distingue per la sua stupidità. L’animale infatti, se è sano, non sbaglia. 

                                                           
2
 Intervista a Papa Francesco, a cura di A. Spadaro, 19  agosto 2013. 

3
 Questa parte è liberamente tratta da S. FAUSTI, Occasione o tentazione? Scuola pratica per discernere e decidere, 

Ancora, Milano 1997, 22-29. 



La spiritualità cristiana II: vie all’interiorità (2020-2021) 
Il discernimento: arte della vita spirituale - prima unità 

 

3 
 

Programmato per la conservazione della specie e dell’individuo, è guidato infallibilmente 

dall’istinto. Non si pone la domanda: «Che fare?», che risponde all’enigma: «Chi sono?». Noi 

invece possiamo sbagliare. Dotati di ragione, la usiamo solo se, come e al fine che vogliamo o 

riusciamo. Gli animali sono come nascono. Noi invece «è per nascere che siamo nati» (P. Neruda). 

L’uomo non è ciò che è, ma ciò che non è ancora: diventa secondo ciò che desidera. La sua 

natura, a differenza dal resto, è cultura. Nel racconto della Genesi si dice di ogni creatura che è 

fatta «secondo la sua specie». Solo lui fa eccezione: non appartiene a nessuna specie. Aperto a 

tutto, lui stesso, nella sua sovrana libertà, determina la sua natura. La sua esistenza è una lenta 

gestazione, fino a quando “nasce” secondo la natura che lui stesso ha stabilito4. 

Quando Dio ebbe creato l’universo, desiderava che ci fosse una creatura in grado di ammirare 

l’opera sua. Ma, racconta Pico della Mirandola in quello che è il “manifesto dell’umanesimo” , 

aveva finito i modelli e i tesori a sua disposizione. Dopo averci pensato, con una trovata da Dio, 

fece Adamo: 

 

«e lo pose nel cuore del mondo, dicendogli: “Non ti ho dato, o Adamo, un posto determinato, né un 

aspetto proprio, né alcuna prerogativa tua, perché quel posto, quell’aspetto, quelle prerogative che 

tu desidererai, tutto secondo il tuo voto e il tuo consiglio ottenga e conservi. La natura limitata degli 

altri è contenuta entro leggi da me prescritte. Tu te la determinerai senza essere costretto da 

nessuna barriera, secondo il tuo arbitrio, alla cui potestà ti consegnai. Ti posi nel mezzo del mondo 

perché di là meglio tu scorgessi tutto ciò che è nel mondo. Non ti ho fatto né celeste né terreno, né 

mortale né immortale, perché, libero e sovrano artefice di te stesso, ti plasmassi e ti scolpissi nella 

forma che avrai prescelto. Tu potrai degenerare nelle cose inferiori che sono i bruti; tu potrai, 

secondo il tuo volere, rigenerarti nelle cose superiori che sono divine»5. 

 

Il sogno del grande umanista è diventato realtà. L’uomo, consegnato fin dal principio alla 

propria libertà, l’ha finalmente conseguita. Ora è «condannato alla libertà» (J.P. Sartre). Non solo 

come desiderio o progetto, ma come realtà di fatto. L’ammirevole “camaleonte”, affidato alle 

proprie mani, può diventare tutto, trasformarsi in pianta o in Dio, secondo il suo libero proposito. 

Ma qual è il suo pro-posito, l’obiettivo che si pone-innanzi e verso cui si proietta con il suo agire? Il 

tutto o il nulla, la vita o la morte? 

«Che fare per ereditare la vita eterna?», domanda un sapiente a Gesù (Lc 10, 25). 

L’uomo cerca una vita che non sia morte, che non conosca limiti di qualità e di quantità, che 

mantenga la promessa di gioia e felicità: desidera la vita eterna. Sa che è un’eredità che gli spetta, 

ma anche che è legata a un «che fare?» incerto. A differenza del bambino, non ignora che il frutto 

è donato a chi coltiva l’albero. La domanda: «che fare?», sua miseria e grandezza, riguarda 

qualcosa che non c’è e viene all’esistenza grazie alla sua azione più o meno libera. Questa libertà lo 

                                                           
4
GREGORIO DI NISSA, La vita di Mose: Chi infatti non sa che tutti gli esseri soggetti al divenire non restano mai identici 

a se stessi, ma passano continuamente da uno stato ad un altro mediante un cambiamento che opera sempre in bene o in 

male? [...]. Ora essere soggetto a cambiamento è nascere continuamente [...]. Ma qui la nascita non avviene per un 

intervento estraneo, come è il caso degli esseri corporei. Essa è il risultato di una scelta libera e noi siamo così, incerto 

modo, i padri di noi stessi, generandoci tali quali vogliamo, e con la nostra scelta dandoci la forma che vogliamo.  
5
 PICO DELLA MIRANDOLA, De hominis dignitate, Firenze 1942, p. 105-106. 



La spiritualità cristiana II: vie all’interiorità (2020-2021) 
Il discernimento: arte della vita spirituale - prima unità 

 

4 
 

rende simile a Dio stesso, partecipe della sua prerogativa di creatore, che fa esistere ciò che non 

c’è, con un atto di intelligenza e di amore. 

Per agire non è sufficiente la semplice indicazione: «và dove ti porta il cuore». Il cuore è «un 

vaso che contiene insieme l’acqua e il fuoco». Biforcuto al centro come la Via Lattea, porta sempre 

da due parti. Ha desideri tra loro contrari (Gal 5, 17). Bisogna ascoltarli e conoscerli bene. Per non 

lasciarsi ingannare dalle Sirene, non basta mettere la cera negli orecchi – impossibile, perché il 

canto risuona dentro il cuore -, né giova farsi legare all’albero maestro, bello ma atroce, 

atrocemente bello! Occorre invece liberare il “canto migliore”. 

Il desiderio è sempre nostalgia, dolore-per-il-ritorno a casa. Ma qual è la casa dell’uomo? 

Creato alla fine di tutto, non è di casa presso nessuna creatura. In lui si compendiano mondo 

astrale e terrestre, vegetale e animale. Tutto è in lui presente; ma lui non si riduce né agli influssi 

astrali, né alle reazioni chimiche tra i suoi vari elementi, né alla complessità della sua vita vegetale 

e animale. Porta dentro di sé le tracce del suo lungo cammino: lo splendore del cielo e l’opacità 

della terra, la durezza della pietra e la fluidità dell’acqua, la forza della quercia e la delicatezza 

dell’anemone, il guizzo del serpente e il volo dell’uccello, la tenerezza del mammifero e la sua 

aggressività istintiva. Ha le caratteristiche di ogni cosa e il loro contrario; non c’è da stupirsi, ma 

solo da tenerne conto! Tutto fa parte di lui, ma non è lui. In lui i singoli elementi sono tra loro 

ordinati, l’inferiore al superiore, e lui stesso può ordinare tutto alla libertà per amare. 

Creato al sesto giorno, ha il compito di portare l’universo al suo compimento, al riposo del 

settimo. Se si lascia dominare dai vari elementi, precipita dal suo trono e distrugge se stesso: le 

sue parti si staccano e degenerano a forma autonoma di vita inferiore, animale, vegetale o inerte 

che sia. E con lui la creazione stessa è staccata dalla sua sorgente, destinata al caos. La sua libertà 

è il bivio tra la vita e la morte. Re del creato, immagine di Dio, è pontefice: è “la” creatura, che fa 

da ponte tra creazione e Creatore. 

La prima parola che gli fu rivolta quando si allontanò da Dio, è: «Dove sei?». Infatti non era più 

nel suo “luogo” (Ruperto di Deutz). E si sentì come un osso slogato, dolorosamente fuori posto. 

Perché il suo “posto” è Dio: «in lui infatti viviamo, ci muoviamo ed esistiamo» (At 17, 28). Tuttavia 

ogni cosa tende al suo “luogo naturale”. Per questo è l’eterno viandante, fuggiasco o pellegrino, 

sempre inquieto e angosciato, fino a quando non raggiunge la sua destinazione. Ma come sapere 

dove portano le ambiguità del cuore? Ecco il discernimento come quell’arte del lavoro spirituale o 

del laboratorio spirituale che aiuta a leggere in che direzione portano i desideri del cuore, senza 

lasciarsi sedurre da ciò che conduce dove mai si sarebbe voluti arrivare. 

 

2.2 Il dialogo tra Dio e l’uomo come esperienza di libertà6 

 

Per comprendere dove si colloca la necessità e l’arte del discernimento è necessario 

comprendere la relazione reale che esiste tra Dio e l’uomo: in che cosa consiste questa relazione? 

Ha una sua oggettività? Dio e l’uomo possono comunicarsi e comprendersi veramente? Quale 

linguaggio adoperano Dio e l’uomo quando si comunicano? Dio comanda e all’uomo non resta che 

obbedire? Oppure l’uomo pensa che cosa piacerebbe a Dio sulla base di alcuni comandamenti 

                                                           
6
 Si veda M.I. RUPNIK, Il discernimento, Lipa, Roma 2018, p. 12-30. 



La spiritualità cristiana II: vie all’interiorità (2020-2021) 
Il discernimento: arte della vita spirituale - prima unità 

 

5 
 

divini e lo realizza? Esiste uno spazio di autonomia per l’uomo all’interno del grande disegno 

divino? 

Tra Dio e l’uomo vi è un rapporto che si compie nello Spirito Santo, cioè la Persona divina che 

rende l’uomo partecipe dell’amore del Padre nel Figlio. Questa partecipazione, cioè la presenza 

dell’amore divino nell’uomo, rende possibile l’accesso a Dio e all’uomo, creato in questo amore. 

Non solo. Tale inabitazione divina in noi fa sì che Dio non rimanga esterno alla nostra realtà 

umana, ma diventi, come dice Pavel Evdokimov, un fatto interno della nostra natura. 

Tra la creatura umana e il suo Signore esiste quindi una comunicazione vera che, per avere la 

garanzia della libertà, si avvale dei pensieri e dei sentimenti dell’uomo.  

Il discernimento fa parte dunque della relazione vissuta tra Dio e l’uomo, anzi è proprio uno 

spazio in cui l’uomo sperimenta il rapporto con Dio come esperienza di libertà, addirittura come 

possibilità di crearsi (laboratorio dello Spirito). Nel discernimento, l’uomo sperimenta la sua 

identità come creatore della propria persona. In questo senso, è l’arte in cui l’uomo dischiude se 

stesso nella creatività della storia e crea la storia creando se stesso. 

Il discernimento è quindi una realtà relazionale, come lo è la fede stessa. La fede cristiana è 

infatti una realtà relazionale, perché il Dio che ci si rivela si comunica come amore, e l’amore 

presuppone il riconoscimento di un “tu”. Dio è amore perché comunicazione assoluta, eterna 

relazionalità, sia nell’atto primordiale dell’amore reciproco delle tre Persone divine, che nella 

creazione. Perciò l’esperienza della relazione libera che l’uomo sperimenta nel discernimento non 

è mai solo relazione tra uomo e Dio, ma include la relazione uomo-uomo e addirittura uomo-

creato, dal momento che entrare in una relazione autentica con Dio significa entrare in quell’ottica 

d’amore che è una relazione vivificante con tutto ciò che esiste.  

Far propria questa visione significa cogliere l’infrastruttura coesiva di fili che legano e 

connettono insieme ogni parte della creazione e fanno emergere la comunione all’essere di tutto 

l’esistente. Dal momento che tutti questi fili indicano lo stesso aspetto della realtà divina, la loro 

presenza nelle cose, negli oggetti, nella produzione umana infonde ad essi nuovo significato, 

tramite il quale ogni cosa ed ogni azione é capace di assumere un significato più profondo.  

Ci viene così offerta una visione essenzialmente sacramentale del mondo dove, attraverso le 

cose, abbiamo accesso alla loro verità. Il discernimento è allora l’arte di comprendere se stessi 

tenendo conto di questa struttura coesiva, dell’insieme, vedersi nell’unità perché si vede con 

l’occhio di Dio che vede l’unità di vita. 

 

2.3 Il discernimento come accoglienza della salvezza per me 

 

Il discernimento è dunque l’arte della vita spirituale in cui io comprendo come Dio si comunica 

a me, come Dio, il che è lo stesso, mi salva, come si attua in me la redenzione in Gesú Cristo, che lo 

Spirito Santo rende salvezza per me.  

Il discernimento è quell’arte in cui io sperimenta la libera adesione a un Dio che liberamente si 

è affidato nelle mie mani in Gesù Cristo, un’arte pertanto in cui le realtà in me, nel creato, nelle 

persone intorno a me, nella storia mia personale e in quella più generale smettono di essere mute 

per cominciare a comunicarmi l’amore di Dio.  



La spiritualità cristiana II: vie all’interiorità (2020-2021) 
Il discernimento: arte della vita spirituale - prima unità 

 

6 
 

Non solo. Il discernimento è anche quell’arte spirituale in cui riesco ad evitare l’inganno,  

l’illusione, e a decifrare e leggere le realtà in modo vero, vincendo i miraggi che esse possono 

presentare per me. Il discernimento è l’arte di parlare con Dio, non il parlare con le tentazioni, 

neppure con quelle su Dio. 

 

2.4 Per evitare illusioni sull’amore 

 

Il discernimento è espressione di un’intelligenza contemplativa, è un’arte che presuppone il 

saper contemplare, vedere Dio. Ora, Dio è l’amore e noi sappiamo che l’amore si realizza alla 

maniera di Cristo e dello Spirito Santo (dono di sé), che sono i due rivelatori del Padre.  

L’amore ha dunque sempre una dimensione pasquale e una pentecostale, una dimensione del 

sacrificio, dell’oblazione, come è la relazione tra il Padre e il Figlio che rappresenta il lato tragico 

dell'amore, e una dimensione del superamento della morte e della tragedia, del compimento 

dell’amore sacrificale, cioè la risurrezione, la vita incorruttibile, la festa perché l’amore è 

corrisposto e dunque si vive la pienezza dell’adesione-dimensione rappresentata dallo Spirito 

Santo, il Consolatore, Amore dell’amore. 

Ma non è facile né comprendere né accettare l’amore che si realizza nel modo pasquale e 

pentecostale, cioè alla maniera del sacrificio e della risurrezione. Infatti, anche storicamente, 

l’opera dell’amore di Dio realizzata in Cristo è stata compresa e accettata dopo la Pentecoste solo 

grazie allo Spirito Santo. Ed è esattamente un’intelligenza che penetra queste realtà quella che 

abbiamo chiamato “contemplativa”, cioè un’intelligenza che collabora sinergiticamente (uditrice) 

con lo Spirito Santo. L’uomo si serve della sua intelligenza nella maniera più completa e totale solo 

quando tutte le sue capacità conoscitive (intelletto, cuore, corpo,…) convergono in un intelletto 

illuminato, aperto e guidato dallo Spirito Santo. L’uomo contemplativo è Colui che guarda 

attraverso la sua intelligenza con l’occhio luminoso dello Spirito Santo. 

Solo così si arriva a vedere che la volontà di Dio coincide con l’amore di Dio e che tale amore si 

realizza nella pasqua. L’uomo fa di tutto per evitare la via pasquale, ma ogni tentativo del genere 

prima o poi gli si presenta come un’illusione che inaridisce il suo cuore e svuota la sua esistenza 

dei veri sapori della vita.  

Per questo conviene scegliere la via del discernimento, che è la via contemplativa e sapienziale. 

L’uomo sa che tutto ciò che è bello, buono, nobile e giusto si realizza in mezzo a difficoltà, ostacoli 

e resistenze per assumere la dimensione della Pasqua. La via dello Spirito non passa mai dal 

giovedì della settimana santa alla domenica, saltando venerdì e sabato. Ma, per comprendere 

questo, ci vuole una vera contemplazione e una grande arte di discernere.  

Alle volte, per evitare la via della vera fede, dunque la via dell’amore per Dio, la via della vera 

conversione, è l’uomo stesso a proporre alti ideali, progetti più che evangelici, l’mitazione dei più 

grandi santi, per poi rigettare, amareggiato, stanco e deluso, non solo gli ideali proposti, ma anche 

la fede, oppure diventare chiuso, indurito, severo con tutti coloro che non fanno come lui. Il 

discernimento ci protegge dalle più varie deviazioni, sia dai fondamentalismi che dai fanatismi, 

proprio perché ci fa sperimentare che non è importante ciò che noi possiamo decidere, quanto 

piuttosto che si facciano le cose nella libera adesione a Dio, sintonizzandosi con la sua volontà. E 



La spiritualità cristiana II: vie all’interiorità (2020-2021) 
Il discernimento: arte della vita spirituale - prima unità 

 

7 
 

poiché la sua volontà è l’amore, è difficile realizzarla affermando la nostra, anche se con etichette 

sacrosante.  

Molte persone hanno ad esempio deciso di vivere una povertà radicale, forse più di san 

Francesco, ma non è successo niente. Non è infatti importante il radicalismo in sé, ma se questo è 

una risposta all’amore di Dio. Le cose spiritualmente significative nella Chiesa non sono mai 

accadute perché qualcuno ha deciso di farle, ma perché Dio ha trovato qualcuno disponibile ad 

accoglierlo in maniera così radicale che Lui poteva manifestarsi e compiere la sua redenzione. 

 

3. Significato dei termini 

 

3.1 Il termine «discernimento» 

 

A questo punto del nostro discorso prima di inoltrarci nelle dinamiche e nelle condizioni per un 

autentico discernimento è bene precisare il significato dei termini in uso. 

Per quanto concerne il termine discernimento abbiamo constato che la parola usata nel Nuovo 

Testamento per indicare questa operazione è soprattutto dokimàdso. Questo verbo significa 

proprio soppesare, passare attraverso l’esame la verifica la validità o meno di quello che ci si 

presenta ai fatti, per poterlo accettare o rifiutare, valutarlo al suo giusto prezzo o dargli la 

considerazione maggiore o minore che gli spetta. L’altro termine a volte usato è diakrìno, 

composto da dia (preposizione che qui indica separazione) e Krìno (che indica l’operazione di un 

processo, la decisione in un processo, l’accusa e a volte la condanna). Significa perciò un giudizio di 

separazione per distinguere e valutare giustamente quello che ci si pone davanti. È da dia-krìno 

che deriva l’etimo latino «dis-cernere» e da esso il sostantivo discernimento. 

Il termine latino «cernere» non corrisponde esattamente al greco krìno; ma implica 

un’osservazione dell’oggetto o della realtà che porta a distinguere la vera situazione e accentua il 

giudizio di separazione di ciò che è confuso con il prefisso dis. 

In ogni caso si tratta di distinguere per chiarire la vera natura o le vere intenzioni di qualcuno o 

di qualcosa, di separare ciò che è mescolato e si presta alla confusione, per stimare e valutare nel 

modo giusto prima di prendere una decisione. E la Parola di Dio ci consiglia di esercitare questa 

operazione non con una norma e un criterio meramente umani, ma badando al giudizio e al 

gradimento di Dio. Si tratta, pertanto, di un’operazione dello «spirito», secondo san Paolo, non 

della «carne» (non delle sole forze e della sola intelligenza umana (1 Cor 2 12-15 e 3,1-3). 

 

3.2 Diversi livelli di discernimento 

 

Volendo distinguere i diversi livelli nei quali si può effettuare una separazione e una distinzione, 

troveremmo al livello inferiore una mera separazione fisica, come quella di un crivello che separa 

la polvere dalle pietre o dagli elementi più grossi: livello fisico-materiale. A un livello superiore a 

questo, quello vitale, organico, troviamo ciò che fa il rene quando separa gli elementi assimilabili 

da parte del corpo da quelli tossici e dannosi all’organismo. A un altro livello animale superiore, 

preceduto dalla percezione cosciente, si colloca la distinzione istintiva che fanno gli animali degli 



La spiritualità cristiana II: vie all’interiorità (2020-2021) 
Il discernimento: arte della vita spirituale - prima unità 

 

8 
 

alimenti, degli individui della loro stessa specie, dei loro genitori o dei loro padroni che potremmo 

chiamarlo discernimento istintivo.  

A un livello ancora superiore è posto il discernimento razionale, intellettuale, che presuppone 

coscienza riflessa, capacità di universalizzare ecc. ; ma anche questo, in fin dei conti, è puramente 

umano. Resterebbe, secondo la distinzione paolina, al livello della «carne», non a quello dello 

«spirito», se non si fa trasformare ed elevare dal dono gratuito di Dio, la grazia con le sue virtù 

soprannaturali infuse, che illumina tutto alla luce del piano rivelato da Lui. Se non è fatto a livello 

di fede e in obbedienza allo Spirito divino, che vuole guidarci con le sue ispirazioni e mozioni e 

vuole aiutarci con i suoi doni e carismi, il discernimento non si può chiamare spirituale perché non 

arriva a tale livello. 

 

3.3 Il discernimento «spirituale» 

 

Perciò, quando si parla di discernimento spirituale, si deve intendere «spirituale» come un 

aggettivo  qualificativo, che indica la qualità, il livello al quale si esercita il discernimento. Spirituale 

significa anzitutto secondo lo Spirito. È il livello indicato da san Paolo nel capitolo 2,12 della Prima 

lettera ai Corinzi: «Ora, noi non abbiamo ricevuto lo spirito del mondo, ma lo Spirito di Dio per 

conoscere tutto ciò che Dio ci ha donato», quando insegna che abbiamo ricevuto come dono lo 

Spirito di Dio, per poter distinguere ciò che viene da Dio.  

Come nessuno conosce ciò che è proprio dell’uomo senza lo spirito dell’uomo, allo stesso modo 

nessuno conosce ciò che è di Dio senza lo Spirito di Dio. «Spirituale», pertanto, fa riferimento ad 

un esercizio che l’uomo compie nello Spirito Santo. È lo Spirito che presiede e guida, come primo 

attore e soggetto operante, l’esperienza del discernimento. L’uomo con la sua sola psicologia, con 

le sue sole facoltà umane non può conoscere quello che è dello Spirito di Dio, non può capire 

quelle cose e gli sembrano follia. L’uomo spirituale, invece, che ha ricevuto lo Spirito di Dio e si 

lascia guidare da Lui, giudica ogni cosa: 

 

«L’uomo naturale però non comprende le cose dello Spirito di Dio; esse sono follia per lui, e 

non è capace di intenderle, perché se ne può giudicare solo per mezzo dello Spirito. L’uomo 

spirituale invece giudica ogni cosa, senza poter essere giudicato da nessuno» (1 Cor 2,14-15). 

 

É così che arriviamo ad acquisire «il pensiero di Cristo»: 

 

«Chi infatti ha conosciuto il pensiero del Signore in modo da poterlo dirigere? Ora, noi 

abbiamo il pensiero di Cristo» (1 Cor 2,16). 

  

L’uomo è chiamato ad acquisire il pensiero di Cristo, conformandoci a esso, spogliandosi di 

quello vecchio che abbiamo, per costruirci (formarci) di conseguenza e non secondo la mentalità di 

questo mondo. Perché a questa condizione potremo discernere la volontà di Dio, quello che è di 

Dio, quello che è secondo il suo piano divino in Cristo, il suo disegno su di noi.  

 



La spiritualità cristiana II: vie all’interiorità (2020-2021) 
Il discernimento: arte della vita spirituale - prima unità 

 

9 
 

Vi esorto dunque, fratelli, per la misericordia di Dio, a offrire i vostri corpi come 

sacrificio vivente, santo e gradito a Dio; è questo il vostro culto spirituale. Non 

conformatevi a questo mondo, ma lasciatevi trasformare rinnovando il vostro modo di 

pensare, per poter discernere la volontà di Dio, ciò che è buono, a lui gradito e perfetto 

(Rm 12,1-2) 

 

Sarà necessario dire, pertanto, che solo innestati vitalmente in Cristo attraverso lo Spirito di 

Dio, nella grazia con cui Egli suggella le nostre anime, è possibile discernere spiritualmente. Solo a 

questo livello, quello della vita secondo lo Spirito Santo, è possibile esercitare il discernimento 

spirituale. 

 

3.4 Il discernimento «degli spiriti» 

 

Invece, quando si parla di discernimento degli spiriti, questo «degli spiriti» è un genitivo 

oggettivo. Indica il campo o l’oggetto a cui si applica il discernimento, cioè lo spazio interiore 

dell’uomo (cella interiore), le situazioni di spirito, di luci o di mozioni, le tendenze o inclinazioni, gli 

spiriti che si agitano nel cuore dell’uomo. «Gli spiriti» si potrebbero chiamare anche con 

l’espressione usata in Gal 5,16-17 “desideri”: 

«Vi dico dunque: camminate secondo lo Spirito e non sarete portati a soddisfare i desideri 

della carne; la carne infatti ha desideri contrari allo Spirito e lo Spirito ha desideri contrari 

alla carne; queste cose si oppongono a vicenda, sicché voi non fate quello che vorreste». 

 

La tradizione monastica ha usato spesso per definire questi “desideri” l’espressione “volontà 

propria”, intendendo con essa l’insieme dei nostri desideri nella misura in cui questi sono 

malati, cioè affetti da quella distorsione che li porta facilmente al peccato. Tuttavia il termine 

più utilizzato nella spiritualità monastica è quello di logismós/pensiero (Evagrio Pontico). 

Il discernimento degli spiriti inizia con l’ascolto delle risonanze interiori e soprattutto di quella 

sensazione di essere spinti o tirati “dall’esterno”. 

Non è detto se lo stiamo facendo a livello «carnale» (meramente umano) o a livello 

«spirituale». Sarebbe necessario tenerne conto, perché a volte si pensa al discernimento come a 

un esercizio umano, semplicemente dello spirito umano. A questo livello non è possibile il 

discernimento spirituale. Chi non è entrato in comunicazione vitale con Cristo attraverso la grazia, 

operando il discernimento alla luce della fede e del suo Spirito, non discerne spiritualmente, anche 

se è occupato a distinguere gli spiriti che lo muovono. 

Solo l'uomo «spirituale» (pneumatikòs, 1 Cor 2,15) è capace di discernere spiritualmente, di 

esercitare il discernimento al quale la parola divina ci invita come figli di Dio, i quali si devono 

manifestare come tali con la loro docilità allo Spirito di Dio (Rm 8,14); sia quando l’oggetto che 

vogliamo discernere sono le situazioni di spirito, di luci o di mozioni interiori; sia quando 

cerchiamo di distinguere lo spirito buono o cattivo di qualche preteso carismatico, o i segni che 

Dio ci manda attraverso gli avvenimenti della storia, o qualsiasi altro oggetto di discernimento. 



La spiritualità cristiana II: vie all’interiorità (2020-2021) 
Il discernimento: arte della vita spirituale - prima unità 

 

10 
 

Il discernimento degli spiriti, come qualsiasi altro discernimento, per essere spirituale deve farsi 

al livello corrispondente allo «spirito» (pneumatikòs, 1Cor 2,14); se non è fatto cosi, non ha diritto 

di chiamarsi discernimento spirituale. 

 

3.5 Relazione tra le due realtà 

 

La relazione esistente non è solo quella che abbiamo appena indicato, ma possiamo scoprire un 

altro percorso attraverso il quale il discernimento spirituale di qualsiasi realtà può entrare in 

relazione con il discernimento degli spiriti. È la ripercussione affettiva che ogni esperienza 

spirituale subisce nella psicologia umana. 

Questa ripercussione affettiva fa sì che, pur essendo il fenomeno che si vuole discernere 

esterno all’uomo (per esempio: dottrine, esperienze altrui, operato di carismatici o di profeti,segni 

dei tempi, ecc, ) abbia anche un’incidenza spirituale nel soggetto che discerne, in relazione diretta 

al fenomeno esterno che si vuole discernere.  

Tale ripercussione potrebbe essere oggetto del «discernimento degli spiriti» e potrebbe perfino 

servirci in alcune occasioni per trovare o meno, indirettamente, in essa i segni della provenienza 

divina dei fenomeni esterni esaminati. Diciamo in alcune occasioni perché è necessario distinguere 

tra i segni che offre il fenomeno oggettivo esteriore e quelli che offre la reazione soggettiva di chi 

discerne. Anche se quest’ultima è dipendente da quello, il fenomeno, nella sua realtà oggettiva 

(causante), non dipende dalla reazione soggettiva dell’osservatore, che ha bisogno di essere 

sottoposta al discernimento degli spiriti. Un avvenimento buono, una condotta buona, può 

produrre nel soggetto che l’osserva reazioni di ripulsa o di turbamento. Diversamente una 

condotta o un avvenimento deplorevoli, reazioni di attrattiva o di accettazione, a causa delle 

tendenze soggettive della persona. Bisognerebbe discernere la sua bontà o cattiveria 

indipendentemente da esse, e non per le proprie reazioni soggettive. Almeno non prima di aver 

sottoposto queste ultime a un autentico discernimento spirituale. 

 

In sintesi. Non bisogna confondere le due espressioni se vogliamo parlare con proprietà ed 

evitare malintesi: il discernimento sarà spirituale se si fa a livello dello spirito, cioè con le facoltà 

soprannaturali e i cloni dello Spirito; sarà solo discernimento di spiriti se è applicato a distinguere i 

movimenti o le ispirazioni interne dell’uomo, cercando di scoprire la loro origine, la condotta e 

dove vogliono condurmi che bisogna di conseguenza seguire per compiacere il Signore. 

Da questo si può dedurre che il discernimento spirituale può essere operato soltanto 

dall’«uomo spirituale»; più è  grande l’obbedienza di una persona allo Spirito di Dio, più è grande 

la sua capacità e abitudine di captare e seguire le sue luci e ispirazioni, tanto migliore sarà il suo 

discernimento.  

Esemplare su questo punto è la preghiera di san Paolo per Filippesi in cui chiede a Dio la 

crescita della loro carità per conoscere meglio le cose di Dio: 

«E perciò prego che la vostra carità si arricchisca sempre più in conoscenza e in ogni genere 

di discernimento (aisthései), perché possiate distinguere (aisthései) sempre il meglio ed 

essere integri e irreprensibili per il giorno di Cristo, ricolmi di quei frutti di giustizia che si 

ottengono per mezzo di Gesù Cristo, a gloria e lode di Dio» (Fil 1,9-11). 


