
La spiritualità cristiana V: Percorsi di santità (2022-2023)  
Maria Bertilla Boscardin - sesta unità 

 
 

1 
 

SSaannttaa  MMaarriiaa  BBeerrttiillllaa  BBoossccaarrddiinn  (1888-1922) 

«Voglio farmi santa e salvare tante anime a Gesù»  

 

1. Il contesto e la vita di Bertilla Boscardin 

 

1.1. Santa, ma da Paradiso, non da altare 

 

Una sera d’ottobre del 1919, suor Maria Bertilla Boscardin, una suora infermiera dell’ospedale 

di Treviso, partecipò nella chiesa dei Carmelitani Scalzi di quella città ai festeggiamenti indetti dai 

Padri («triduani solenni onori» c’era scritto sulla porta del sacro edificio) per celebrare una nuova 

beata del loro ordine: la beata Anna di san Bartolomeo, che fu segretaria della grande Teresa 

d’Avila. 

La Chiesa sfavillava di luci, di ornamenti e di riti festosi: «facciamoci sante anche noi,sussurrò Suor 

Bertilla alla sua compagna, ma da Paradiso, non da altare». 

Cercava così di mettere assieme due urgenze che le sembrava difficile conciliare: il suo profondo 

desiderio di santità e la coscienza della sua pochezza che nemmeno arrivava a immaginare per sé 

quegli onori. 

Ma sarebbero passati poco più di trent’anni e anche lei sarebbe stata innalzata alla «Gloria» del 

Bernini. Ecco le parole di Giovanni XXIII alla sua canonizzazione: 

 

Ai potenti ed ai sapienti del mondo, che vogliono conoscere le origini e le imprese della novella 

Santa, e i motivi per cui viene ora proposta alla imitazione del mondo cattolico, risponde con le sue 

eterne lezioni il Vangelo. Ecco: è la grandezza che viene dall'umiltà; è il sacrificio spinto fino 

all'eroismo, perchè nascosto alla fatua curiosità da un delicato riserbo ; è la semplicità, che sgorga 

dal confidente abbandono in Dio. Gli insegnamenti di Suor Bertilla, vissuti in una luce di eroica 

perfezione nel breve arco della sua vita, sono quelli della celeste dottrina, che ancora una volta viene 

proclamata in faccia al mondo dall'esempio vivo dei piccoli e dei semplici, ex ore infantium Oh, come 

si disvela sempre vera e confortatrice la parola del Salvatore Divino, e come oggi essa sembra 

echeggiare in tutta la sua forza : « Gloria a te, o Padre, Signore del cielo e della terra, perchè hai 

nascosto queste cose ai sapienti e ai prudenti, e le hai manifestate ai piccoli. Così è, o Padre: perchè 

così a te è piaciuto»1  

 

1.2. Profilo biografico2 

 

In Veneto, verso la fine dell’Ottocento, come del resto in molte zone d’Italia, è diffusa ancora 

tanta povertà tra l’umile gente del popolo. Ma c’è pure fede... e una vita cristiana intensa e tenace, 

pur nella semplicità e nonostante la lotta contro la fede, svolta da chi pensa di saperla lunga. 

                                                           
1 GIOVANNI XXIII, Omelia durante la canonizzazione di Santa Bertilla Boscardin, 11 maggio 1961. 
2 Liberamente tratto da A. SICARI, Il quarto libro dei santi, Jaca Book, Milano 1994, 145-162. Per l’approfondimento 
della figura di Santa Maria Bertilla Boscardin si vede: A. CHIADES, Tutto è niente, Gribaudi, Milano 2002; A. 
GUIDOLIN, Per puro amore, Leggimi edizioni, Vignolo (CN) 2021. 



La spiritualità cristiana V: Percorsi di santità (2022-2023)  
Maria Bertilla Boscardin - sesta unità 

 
 

2 
 

Era il 1897: a Lisieux moriva proprio in quell’anno Teresa del Bambino Gesù, la santa che 

avrebbe ricordato alla Chiesa e al mondo intero con quale tenerezza lo sguardo di Dio si posi su ciò 

che al mondo appare piccolo e debole. 

 

Umile giovinezza 

In questo clima, a Brendola (Vicenza), il 6 ottobre 1888 nasce Anna Francesca Boscardin da 

famiglia di contadini che lavorano la terra, da cui traggono il necessario per vivere. Il padre, 

Angelo, era tutt’altro che un angelo: era un uomo rude e manesco, spesso dominato dal vino e 

dall’ira. La madre era ricca di ogni virtù, capace di rabbonire il marito e autorevole nell’educazione 

dei figli. 

Anna riceve, dalla mamma, una semplice e forte educazione cristiana. Acquistato l’uso della 

ragione c’è un grande amore che entra nella sua fanciullezza, nella vita: Gesù, che diventa sempre 

più il suo Maestro, la sua Guida, fino a diventare il suo “Sposo”, l’unico amato.  

Fin da piccola, prega Gesù e la Madonna nelle gioie e nelle asprezze di ogni giorno. 

A 6 Annetta, come fu chiamata fin da piccola, anni inizia a frequentare la scuola, anche se spesso 

rimane a casa, per dare una mano in famiglia e nei campi, e persino per fare la domestica in una 

casa vicina. Molti la considerano poco intelligente e la deridono, così a scuola e in paese si acquistò 

quel nomignolo crudele, che le resterà sempre appiccicato addosso, anche in casa e in convento: 

«un povero oco». 

Tuttavia, da lei trapela qualcosa di singolare che avvince. È una ragazza mite e umile, di 

straordinario candore, sensibile e tenace, persino intraprendente che agli svaghi e alla feste 

preferisce ritrarsi in preghiera perché l’aiutava a raggiungere, per un istinto sorprendentemente 

maturo, momenti di vitale consolazione interiore.  Denota fin da piccola una spiccata sensibilità nel 

allontanare tutto ciò che è esteriore, quasi percependone una sensazione di vacuità e fuggevolezza. 

Imparato bene il catechismo (simile a quello di san Pio X, che sarà promulgato dal santo Papa 

veneto una decina d’anni dopo), nella primavera del 1897, a 8 anni e mezzo, è ammessa alla prima 

Comunione che al suo tempo non era permessa prima degli 11 anni. 

 A 12 anni, Anna dimostra di non essere affatto “un’oca”, tanto che viene accolta 

nell’associazione parrocchiale per i ragazzi: ha buon senso, sa dire la parola giusta, sempre quella 

di Gesù nel Vangelo, al tempo giusto. Il parroco, un buon sacerdote le guarda nell’anima, le vuole 

bene e la piccola non gli sembra così ignorante. Le regala un catechismo e sembra già intuire che 

ella lo terrà sempre con sé e lo studierà ogni giorno: glielo troveranno addosso, nella tasca 

dell’abito, quando morrà, a trentaquattro anni. 

Ma anche il parroco viene colto di sorpresa quando la ragazzina quindicenne gli dice di volersi 

consacrare a Dio, in un istituto qualunque, non importa, scelga pure lui.  

«Ma tu non sai fare niente! Le suore non saprebbero che farsene di te!». 

«Xe vero, sior», risponde candidamente la ragazza. 

E allora egli le spiega che è meglio per lei restare a casa e dare una mano nel lavoro dei campi. 

Ma poi il sacerdote si trova da solo davanti al Santissimo, e le cose non gli sembrano più così 

ovvie. Quando la rivede le dice: «Sei ancora decisa a volere entrare in convento? Di’ un po’: ma sai 

almeno pelare le patate?». «Oh sì, padre, questo sì». 

«Va bene, non occorre altro!». 



La spiritualità cristiana V: Percorsi di santità (2022-2023)  
Maria Bertilla Boscardin - sesta unità 

 
 

3 
 

Il tono burbero e allegro equivaleva alla finezza di una santa Teresa di Lisieux che in quegli 

stessi anni aveva osservato: «Ce n’è anche troppa di gente che sta davanti a Dio con la pretesa di 

esserGli utile!». 

E sembra di avere riascoltato, tra il parroco e la ragazza, lo stesso colloquio che qualche anno 

prima s’era svolto a Lourdes, tra il vescovo e l’umile Bernadetta Soubirous. 

D’altronde tutte e tre (Bernadetta, Teresa e Bertilla) sembrano davvero sorelle spirituali. 

Entrò dunque in convento, persuasa che le facessero un grande onore a riceverla, un favore 

immeritato, e che per lei l’ultimo posto sarebbe stato sempre quello giusto, quello che le toccava. 

 

«Mi farò suora» 

L’8 aprile 1905, a 17 anni, Annetta, accompagnata dai genitori, entra nella casa madre delle 

Suore Dorotee di Vicenza Figlie dei sacri cuori, una congregazione religiosa fondata a Vicenza nel 

1836 dal vescovo Giovanni Antonio Farina. La mamma le dice: «Sii buona, Anna, pensa solo a farti 

santa... prega per noi... per il papà tuo!».  

Doveva esercitarsi a conoscere Dio e a conoscere se stessa (secondo il celebre aforisma di 

sant’Agostino: « ch'io conosca Te (o Signore), e ch'io conosca me») e lei, senza nemmeno saperlo, 

spiegava a una compagna quanto ciò fosse una cosa ovvia: «Quando siamo umiliate, non dobbiamo 

perdere tempo a pensarci sopra, ma dire al Signore: che io conosca Te, e che conosca me!». 

Era davvero convinta di essere «niente» e che le altre istruite e capaci fossero tutte migliori di 

lei e avessero tutte diritto alle sue premure e ai suoi servizi. 

È postulante, poi veste l’abito e inizia il noviziato con il nome nuovo di suor Maria Bertilla, nel 

ricordo di una santa Benedettina vissuta nel VII secolo nel monastero francese di Chelles. Alla 

Madre maestra delle novizie, dice: «Non so fare nulla. Sono una povera cosa, un’oca. Ma voglio essere 

una santa».  

Sa pregare, e prega e prega. Allo stesso modo, lavora senza risparmiarsi. Il suo primo incarico è 

fare la lavandaia: per tre anni. Quanti bucati per amore a Gesù, non certo con lavatrice, ma 

sbucciandosi le mani. Prende sul serio i consigli della mamma: la sua vita sarà la fatica costante di 

tutte le virtù fino all’eroismo. 

L’8 dicembre 1907, solennità dell’Immacolata, suor Maria Bertilla si consacra per sempre a 

Gesù con i santi voti nella casa di Vicenza. Continua a fare la lavandaia, poi passa a servire in 

cucina, sempre nei lavori più umili. Non perde un attimo del suo tempo, neppure il più piccolo 

sacrificio. È appena 20enne, l’età dell’amore... e Bertilla fa tutto per il suo unico amore, Gesù, del 

quale è profondamente innamorata, e lo è ogni giorno di più: tutto per Gesù.  

Oltre alla Messa-Comunione e alla preghiera quotidiana prevista dalla Regola, Bertilla, nel tempo 

libero (sono solo dei ritagli di tempo), legge e medita il catechismo, “la mia dottrinella”, come lei 

dice e il Vangelo: è come una spugna che si imbeve dello spirito di Gesù. Inoltre, sgrana Rosari 

alla Madonna, per la quale ha tutta la tenerezza, la fiducia, l’incantevole semplicità di una figlia 

verso la Madre. 

 

A servizio dei malati nell’ospedale di Treviso san Leonardo 

Al termine del primo anno di noviziato fu destinata a sostituire una consorella infermiera 

all’ospedale di Treviso (le suore dorate erano presenti in ospedale dal 1852), che in quel tempo era 



La spiritualità cristiana V: Percorsi di santità (2022-2023)  
Maria Bertilla Boscardin - sesta unità 

 
 

4 
 

un ambiente difficile, anche dal punto di vista morale e si pensava che la sua umile semplicità 

avrebbe rinfrescato l’aria. 

Era un Ospedale pieno di problemi, in fase di continua e lenta ristrutturazione, con reparti 

inadeguati e personale impreparato, teatro di lotte sindacali e politiche, di scontri virulenti tra 

massoni, socialisti e clericali, che spesso ricadevano sulla testa delle suore. Gli infermieri non erano 

preparati a questo lavoro e veniva arruolati dalla campagne senza alcun titolo professionale; la 

stessa collocazione dei reparti risultava alquanto precaria. Furono proprio le suore a istituire un 

corso di formazione per infermieri a cui partecipò anche la giovane Bertilla. 

Quando tre di esse nel 1907, l’anno in cui giungeva Bertilla diciannovenne furono allontanate 

più per dispetto che per qualche valido motivo, La voce del popolo (il settimanale diocesano) uscì 

con questo significativo trafiletto:  

«Le hanno cacciate. Erano tre angeli di carità (...) che assistevano con la massima cura e 

abnegazione gli ammalati (...). Le hanno cacciate come si cacciano i ladri, dando loro otto giorni di 

tempo per trovare un altro tetto e un altro padrone. Le hanno cacciate il Sindaco ebreo e gli 

Assessori massoni, per far piacere ai farabutti socialisti...». 

Questo era l’ambiente e il clima che si respirava all’ospedale di Treviso. 

Qui trovò ad a attenderla una superiora, suor Margherita, efficiente e sbrigativa che le diede 

un’occhiata, la giudicò subito e la spedì nella cucina delle suore, come sguattera, senza nessuna 

possibilità di contatto con medici o malati. Restò per un anno intero, senza interruzioni, tra i 

fornelli, le pentole e l’acquaio. 

D’altra parte, in noviziato, ella aveva scritto questa preghiera nel suo quadernetto di appunti 

spirituali: «Gesù mio, ti scongiuro per le tue sante piaghe di farmi mille volte morire piuttosto che 

permettere che io compia una sola azione per essere veduta!». 

Perciò non si ribellò quando la confinarono là dove non c’era alcuna possibilità, né di esser 

ammirati, né di compiere azioni che meritassero lo sguardo altrui. Certo, il cuore e il desiderio la 

spingevano piuttosto alla cura dei malati, ma le era chiesto di starsene in cucina a maneggiare 

stoviglie: imparò a lavare i piatti, pregando: «Signore, lavate la mia anima e preparatela alla 

comunione di domani». 

Dopo un anno la richiamarono a Vicenza per la professione religiosa, benché la superiora di 

Treviso avesse cercato, di testa sua, di trattenerla a Treviso per sostituire quattro suore malate. 

Ma la superiora generale, Maria Azelia Dorotea Farinea, si era imposta e suor Bertilla poté 

raggiungere Vicenza in tempo per la professione 

Emessa la professione religiosa, la rimandarono ancora nell’ospedale di Treviso: «Signor, la xe 

ancora qua!», commentò la superiora quando se la rivide dinanzi. Lei aveva bisogno di infermiere 

esperte, e continuavano a mandarle quella mezza creatura. 

Naturalmente la rispedì un’altra volta in cucina. Ma dopo dieci giorni venne a mancare la 

responsabile di uno dei reparti più difficili e delicati. Dapprima la superiora scacciò come una 

tentazione il pensiero di affidare quella responsabilità a suor Bertilla; ma non c’era proprio 

nessun’altra. Pregò perfino per chiedere perdono a Dio dell’imprudenza che commetteva, poi le 

affidò comunque il reparto. 

Così, a vent’anni, Bertilla iniziò la sua missione di infermiera. Il reparto era quello dei bambini 

contagiosi, quasi tutti malati di difterite, da sottoporsi a tracheotomia o intubazione, bisognosi di 

assistenza quasi continua: una distrazione poteva costare la vita di un bambino. 



La spiritualità cristiana V: Percorsi di santità (2022-2023)  
Maria Bertilla Boscardin - sesta unità 

 
 

5 
 

Oltre tutto si viveva in regime quasi continuo di urgenza, senza orari, senza contatti con 

l’esterno, nemmeno per la messa quotidiana. 

Ricordiamo che siamo in un’epoca in cui i bambini giungevano spesso «portati da lontani paesi, 

a notte fonda e fredda, su carrette traballanti, gravi per la setticemia in corso, cianotici per l’asfissìa 

progressiva, (bisognosi) della pronta, intelligente, assistenza di tutti». 

Fu da un lato il contatto coi bambini, dall’altro la partecipazione a quella sofferenza così tragica 

e innocente che sembrarono togliere a Bertilla ogni impaccio, ogni timidezza e la resero «dolce, 

tranquilla, serena, sagace», come dissero i medici. 

Conviene rileggere le testimonianze dei dottori che la ebbero come assistente. Eccone una: 

«giungono nel reparto bambini difterici; sono stati strappati dalla famiglia e si trovano in un tale 

stato di agitazione, di disperazione, da non poter facilmente calmarli; per due o tre giorni sono 

come delle bestioline, botte, pugni, rotoloni sotto il letto, rifiuto di cibo. Ora Suor Bertilla riusciva 

rapidamente a diventare la mamma di tutti; dopo due o tre ore il bambino, prima disperato, si 

aggrappava a lei, tranquillo, come alle gonne della mamma, e l’accompagnava sempre nelle sue 

diverse mansioni. Il reparto presentava, sotto la sua azione, uno spettacolo commovente: grappoli 

di bambini attaccati a lei. Reparto veramente esemplare». 

I medici continuano descrivendo ciò che accadeva con i genitori quando si trattava di annunciar 

loro la morte del bimbo. Solo lei riusciva a trovare le parole adatte a vincere la disperazione. I 

dottori stessi, del resto (anche i novellini terrorizzati dal dover eseguire le prime tracheotomie), se 

la trovavano accanto sempre, senza ombra di nervosismo o di stanchezza, nei momenti più critici e 

agitati. 

Succedeva perfino che, quando era ora di andarsene dall’ospedale, i ragazzini piangessero per la 

necessità di lasciarla e i medici si raccontavano sorridendo l’episodio di quella bambina che diceva 

di non poter andare via perché aveva «tanta infeziòn alla suora». 

Così il primario Zuccardi Merli che l’ha conosciuta al tempo dell’assistenza ai bambini difterici: 

«Suor Bertilla mi ha dato sempre l’impressione che sopra di lei ci fosse un essere che la spingesse e 

la guidasse; perché una persona che si eleva, nella sua missione di pietà e di carità, sulle altre che 

pure vivono sotto le stesse leggi, agiscono sotto la stessa tensione, mentre non aveva (guardata 

così materialmente) nessuna qualità o d’intelligenza o di cultura che la rendesse superiore alle 

altre, dava realmente l’impressione che si muovesse... come dietro l’azione di un angelo che la 

conducesse. Non è possibile che un medico pensi a una persona la quale, come suor Bertilla, passa 

una, due, tre, quindici notti insonni, e si presenta sempre uguale, incurante di se stessa, senza dar 

segno di stanchezza e del male che la minava, se non ammettendo, ripeto, qualche cosa dentro o 

fuori di lei che la sublimi... Non solo, ma il fatto è che ella esercitava sugli altri una tale influenza, 

una tale persuasione, che non è riscontrabile in altre persone...». 

Il medico che così la descrive è un libero pensatore, un massone che si convertirà, come diremo, 

quando la vedrà morire «piena di gioia». 

Ai «contagiosi» suor Bertilla stette due anni, poi passò per tutti i reparti, lasciando dovunque 

nei quindici anni della sua vita ospedaliera lo stesso caro e santo ricordo. 

Raccontava una consorella che a volte, quando le suore erano a mensa, giungeva qualche nuova 

ricoverata. Se l’incaricata diceva: «C’è una ammalata per suor Bertilla», tutte capivano «che si 

trattava di una ammalata piena di miserie e di parassiti, oppure tubercolosa». Aveva abituato le 



La spiritualità cristiana V: Percorsi di santità (2022-2023)  
Maria Bertilla Boscardin - sesta unità 

 
 

6 
 

altre a pensare a lei quando si presentavano situazioni particolarmente sgradevoli, da cui 

rifuggivano non solo gli infermieri, ma anche gli inservienti. 

Se la Madre le diceva di usarsi un po’ di riguardo, rispondeva: «Superiora, mi pare di servire il 

Signore», e non si difendeva mai né dal lavoro eccessivo, né dai maltrattamenti dei malati più 

nervosi. Sembrava non avesse orgoglio, ma solo desiderio di amare e di servire. 

 

L’orrore della prima guerra mondiale 

Nel 1915 scoppiò la grande guerra; l’Italia nel maggio del 1915 è entrata in guerra contro 

l’Austria e la Germania: prima Guerra mondiale, che Benedetto XV, il papa allora regnante, 

definisce “inutile strage”. Il fronte bellico va dal lago di Garda all’Isonzo. Treviso si trova proprio 

in quello spazio e subisce incursioni aeree. 

Intanto l’ospedale dove lavora suor Bertilla è soggetto al controllo dei militari. 

La situazione, già grave, si aggrava ancor più dopo la disfatta dell’esercito italiano a Caporetto. 

Seguono terrore e scompiglio nella città e nell’ospedale. I malati, i militari feriti hanno modo di 

ammirare in suor Bertilla l’angelica infermiera dalla carità eroica. Ella ha cura di tutti i suoi 

pazienti, in particolare di quelli troppo malati per i quali non c’è possibilità di guarigione. 

Ella li cura e li avvicina a Dio con il suo stile di “angelo in carne”: tra giovani esasperati dal dolore 

e dalla violenza della guerra, intesse mirabili “storie di amore” con Gesù.  

Nei momenti più difficili e tristi, ella si inginocchia in mezzo ai reparti e recita il Rosario alla 

Madonna, finché il pericolo delle incursioni non è passato. Pone tutti i suoi assistiti nel Cuore della 

Madonna, affinché siano avvolti dalla sua consolazione e dalla grazia del Figlio suo Gesù. 

Ma c’è una superiora che non apprezza il suo lavoro e la rimanda per quattro mesi in lavanderia. 

Un’altra superiora, però, convinta che suor Bertilla è un’anima di Dio, la richiama a capo del 

reparto dei bambini che più hanno bisogno.  

E così la mandarono al Lazzaretto (una dipendenza dell’ospedale), situato vicino allo snodo 

ferroviario, quello più preso di mira dalle incursioni aeree, a sostituire una suora che non reggeva 

allo spavento: «Non pensi a me, Madre diceva alla responsabile che si sentiva un po’ in colpa chiedendole 

questo sacrificio, mi basta di poter essere utile...». 

 

In Brianza e a Monte Berico 

Nel 1917, dopo l’invasione del Friuli, l’ospedale dovette essere evacuato e i malati furono 

ripartiti in tre gruppi. Suor Bertilla partì con duecento ricoverati verso la Brianza, a Viggiù 

(Varese) e le affidarono gli ammalati di tifo. Poi, all’inizio del 1918 la mandarono in provincia di 

Como in un sanatorio per militari tubercolotici, e vi restò un anno. 

Raccontare come ella visse una tale Via crucis, vorrebbe dire ripetersi; perché la santità di questa 

donna umile consistette proprio nella continuità, mai interrotta, di parole, gesti, atteggiamenti, 

decisioni che andavano sempre nella stessa direzione, con quella quotidiana fedeltà a tutta prova 

che è il miracolo più grande cui possiamo assistere su questa terra. 

Non si tratta solo di una lettura post mortem, o di una successiva rievocazione, quando si tende 

a veder tutto bello e buono. Già in quello stesso anno un tenente cappellano, tornato a casa 

guarito, sentì il dovere di scrivere una lettera alla Superiora generale, per ringraziare «per il bene 

che le sue Figlie operano in quella casa di pena... Fra tutte, scrisse, si distingue Suor Bertilla. 

Occupata presso i soldati tubercolotici, che stavano all’ultimo piano dell’albergo adibito a ospedale, 



La spiritualità cristiana V: Percorsi di santità (2022-2023)  
Maria Bertilla Boscardin - sesta unità 

 
 

7 
 

ella si struggeva di cure e di carità, come farebbe una mamma per il proprio figlio, una sorella 

verso il fratello. Le esigenze dei poveretti, compatibili certo nel loro morbo inesorabile, erano 

molte, e l’organizzazione dell’ospedale rendeva assai difficile la distribuzione del necessario. Suor 

Bertilla che, potendo trovare del balsamo per un malato sarebbe andata sul fuoco, non si dava pace 

e non si sa quante volte in un giorno scendeva e risaliva la lunga scala di cento gradini per recarsi 

in cucina a prendere or questo, or quello...». 

Anni dopo, per precisare meglio, racconterà un episodio che ci fa capire, quale fosse la carità che 

lo meravigliava. 

«La spagnola aveva toccato il nostro ospedale; a decine erano le vittime del male epidemico, 

molti soccombettero. La febbre, di cui quasi tutti eravamo affetti, saliva a proporzioni spaventose. 

Si dormiva con le finestre aperte per disposizioni sanatoriali, ed a temperare il freddo della notte ci 

si concedeva l’uso della borsa di acqua calda. Avvenne che una tarda sera di ottobre, per un guasto 

alla caldaia dell’acqua, è mancato quel piccolo riscaldamento. Non so dire il pandemonio avvenuto 

in quell’ora. A stento il vice Direttore tentò di sedare il tumulto, cercando di far convinti i soldati 

che, per forza maggiore, non era possibile preparare per tutti i malati l’acqua desiderata; d’altra 

parte gli uomini di servizio in cucina avevano diritto di riposarsi!»  

Ma quale fu la meraviglia di tutti quando, a tardissima notte, videro una piccola suora che 

girava per i letti, consegnando a ognuno la desiderata borsa d’acqua calda: «Aveva avuto la 

pazienza di scaldarla in piccole pentole, ad un fuoco improvvisato in mezzo al cortile... Al mattino 

seguente tutti parlavano di quella suora che aveva ripreso il suo ufficio senza aver riposato...». 

Come ricompensa trovò una superiora scrupolosa, suor Teresina, preoccupata che Bertilla si 

attaccasse troppo ai suoi soldati. Certe cure le sembravano eccessive, certe preoccupazioni troppo 

coinvolgenti; e i malati le si affezionavano, secondo lei, esageratamente. Le tolse dunque la 

responsabilità del sanatorio e la destinò alla lavanderia, dove doveva secernere mucchi ributtanti di 

biancheria infetta. In più, siccome considerava quel lavoro di poco conto, la superiora non mancava 

ogni tanto di osservare che Bertilla «non si guadagnava nemmeno il pane che mangiava». 

Tanto fece che la Superiora generale richiamò Bertilla alla casa madre: «Eccomi, Madre le disse 

arrivando, sono qui: una suora inutile che non può giovare alla comunità». 

Era per lei il momento della «passione». Gesù si servì della incomprensione delle creature per 

esaudire la preghiera che lei spesso gli aveva rivolto: «per essere sempre con te, in Cielo, voglio dividere 

con te quaggiù tutte le amarezze di questa valle di pianto. Io ti voglio amare tanto, col sacrificio, con la 

croce, col patire». 

Chi vuole sfuggire ad ogni costo alla sofferenza, non potrà mai capire quale prodigio accada 

quando il desiderio di partecipare alla croce di Cristo si impadronisce di un cuore. Avviene come se 

la passione di Gesù per noi si rinnovasse, per la salvezza di tutti. E la Superiora generale, che le 

voleva bene, le affidò un compito che per Bertilla fu più che un premio. Aveva curato i bambini 

difterici, poi i militari tubercolotici, ora la superiora la mandava in una villa vicina a Monte Berico 

ad assistere i seminaristi, colpiti dall’epidemia di febbre che aveva decimato anche i seminari. 

Poteva così curare dei ragazzi destinati a divenire sacerdoti, le membra più preziose del Corpo di 

Cristo. 

Le note che ella segnò in quei mesi nel suo quadernetto, una specie di diario spirituale fatto di 6 

notes, sono tutte intrise di affetto per la Vergine Santa, come se ella si sentisse ancora al tempo in 

cui bambina s’era rifugiata con la mamma nel portico dello stesso Santuario: 



La spiritualità cristiana V: Percorsi di santità (2022-2023)  
Maria Bertilla Boscardin - sesta unità 

 
 

8 
 

«O Madonna cara, io non ti chiedo visioni, né rivelazioni, né gusti, né piaceri, neanche quelli spirituali... 

Quaggiù io non voglio altro, se non ciò che volesti Tu nel mondo; credere puramente, senza nulla vedere, o 

gustare, soffrire con gioia, senza consolazione... lavorare assai per Te, fino alla morte». 

 

L’epilogo all’ospedale di Treviso 

Dopo cinque mesi, poté tornare a Treviso, assegnata nuovamente ai suoi bambini contagiosi, 

finché fu richiesta dal primario del reparto di Medicina, il prof. Rubinato che proveniva 

dall’università di Bologna. 

Sempre la stessa bontà, la stessa umiltà, la stessa pace e lo stesso inesorabile impulso a donarsi, 

nonostante un tumore le divori da tempo le viscere. Ne è stata operata a vent’anni, ma il male non 

si è fermato. E d’altra parte lei si trascura, anche per un malinteso, invincibile senso di pudore. 

Spiritualmente, diventava sempre più distaccata da sé: «Io non ho niente di mio proprio, tranne la 

mia volontà... ed io, con la grazia di Gesù, sono pronta e risoluta, ad ogni costo, a non voler mai fare la mia 

volontà, e tutto questo per puro amore di Gesù, come se l’inferno non esistesse e neppure il paradiso, e neppure 

il conforto della buona coscienza...». 

Era come se riuscisse ad individuare i frammenti della presenza divina in ciascuna persona, a 

disseppellirli per una loro ricomposizione rasserenata ed autentica, al di là di ogni contraddizione. 

 

«Lassù sta morendo una santa» 

A 22 anni, era già stata operata (con i mezzi di allora!) a causa di un tumore. La sua robusta 

fibra aveva vinto, ma ora, all’inizio degli anni ’20, il male progrediva. Era stata molto felice 

quando, nel novembre 1918, la guerra era finita, ma l’Italia era sconvolta dall’epidemia della 

spagnola, dalle fazioni politiche “l’une contro l’altre armate” di odio e di violenza. Suor Bertilla 

prega e offre per la Chiesa, per l’Italia, per la salvezza delle anime. 

La sua attività instancabile, le veglie continue, la sopportazione in silenzio del suo male, che 

nasconde con eroica pazienza, consumano la salute della piccola suora.  

Il 16 ottobre 1922 fu a tutti evidente che non si reggeva più in piedi. A mezzogiorno la fecero 

visitare: il chirurgo decise di operare con urgenza, già il giorno dopo. Era stata sulla breccia fino 

alle ultime ore. Asportarono il tumore che ormai aveva invaso la cavità addominale, ma fu subito 

chiaro che non ce l’avrebbe fatta. 

Si sparse per l’ospedale la voce che suor Bertilla se ne moriva nella sua stanzetta e fu subito un 

accorrere di primari, medici, infermieri. 

«Neanche se fosse una santa!», disse una di quelle consorelle che l’avevano sempre creduta una 

scioccherella «bona da gnente». 

Il medico Nordio, assistente del primario, aveva visitato varie volte suor Bertilla, trovandola 

semiseduta sul letto, sempre sorridente: «L’ho avvicinata pochi minuti prima che morisse. Lei mi 

ha guardato col solito sorriso, dal quale traspariva una grande bontà. Mi sono allontanato subito 

per non turbare tanta serenità e uscii commosso dall’ospedale. Fermatomi per un momento in 

portineria, dissi una frase che ricordo perfettamente: “Lassù sta morendo una santa”». 

Qualcuno piangeva a vederla soffrire con tanta mitezza e lei cercava di consolarli: «Non dovete 

piangere. Se vogliamo vedere Gesù, bisogna morire. Io sono contenta». 

Parlava in dialetto, però, come aveva sempre fatto. «La ghe diga a le sorele disse alla Madre 

generale che le lavora solo par el Signor, che tuto xe gnente, che tuto xe gnente!». 



La spiritualità cristiana V: Percorsi di santità (2022-2023)  
Maria Bertilla Boscardin - sesta unità 

 
 

9 
 

Il dottor Zuccardi Merli (quel libero pensatore e massone di cui abbiamo già parlato) la 

osservava morire e si sentiva cambiare il cuore:  

«Posso affermare testimoniò che l’alba della mia modificazione spirituale data dalla visione che 

ebbi di Suor Bertilla mentre stava per morire. Per lei infatti, alla quale baciai la mano poco prima 

che spirasse, il morire fu gioia visibilissima a tutti. Morì così come nessun altro io vidi morire, 

come chi è già in uno stato migliore di vita... Oppressa da un male dolorosissimo, dissanguata, 

sicura di dover morire, in quello stato in cui ordinariamente il malato si aggrappa al medico e 

chiede ‘salvami’, udirla pronunciare con un sorriso quale io non so descrivere: ‘Siate contente, 

sorelle, io vado presso il mio Dio’, fu cosa... che mi suggerì una specie di autocritica e che ora 

riguardo come il primo miracolo di Suor Bertilla. Io dissi infatti tra me: ‘questa creatura è come 

fuori di noi, pur essendo viva. C’è in lei una parte materiale, quella che resta tra noi, che ringrazia, 

che conforta í circostanti; ma c’è anche una parte spirituale al di fuori, al di sopra di noi, ben più 

evidente e dominante: la parte spirituale che già gode di quella felicità che fu il sospiro della sua 

vita’». 

Si sente in queste parole, apparentemente difficili e complicate, il razionalista messo davanti 

all’evidenza del soprannaturale; colui che ha sempre negato l’anima e che è costretto quasi a 

vederla mentre Dio la riprende con sé e trasale di gioia, e il corpo si abbandona. 

Così l’umile suorina, che avevano sempre definita «un povero oco», trascinava con sé, nella sua 

fede, quell’intellettuale orgoglioso della sua scienza e del suo libero pensiero. Lei che moriva 

avendo nella tasca dell’abito il suo logoro catechismo e che era solita dire: «Io sono una povera 

ignorante, ma credo tutto quello che crede la Chiesa». 

A una consorella che l’interrogava sulla sua «vita spirituale», aveva risposto: «Io non so cosa sia 

‘gustare il Signore’. Mi basta essere buona a lavare i piatti e a offrire a Dio il mio lavoro. Di vita spirituale 

io non me ne intendo... La mia è ‘la via dei carri’». 

Lei si sentiva sempre la contadina abituata alle strade dei campi, quelle che portano al lavoro, e 

sulle quali si procede alla buona, senza pretese di eleganza e senza distrazioni. 

Ma questa contadina sapeva scrivere, nel suo italiano pieno di errori d’ortografia, parole piene 

di nobiltà e di purezza: 

«Io e Dio solo, raccoglimento interno ed esterno, preghiera continua, questa è l’aria che respiro; lavoro 

continuo, assiduo, però con calma e in buon ordine. Io sono essere di Dio, Dio mi ha creata e mi conserva, 

ragione vuole ch’io sia tutta sua. Io cerco la felicità, ma la felicità vera la trovo solo in Dio... Devo fare la 

volontà di Gesù senza cercare nessuna cosa, senza volere niente, con allegrezza, con ilarità... Suplicare Gesù 

che mi aiuti a vincere me stessa, a capire quello che è bene e quello che è male, che mi aiuti e mi ispiri a fare 

ad ogni costo la Sua santa volontà, senza cercare proprio altro...». 

La fama di santità di suor Maria Bertilla si diffuse rapidamente. Un anno dopo la sua morte 

all’ospedale di Treviso, fu posta una lapide in suo ricordo. La sua tomba diventò meta di 

pellegrinaggio e luogo di preghiera. Nel 1925 ebbe inizio l’inchiesta per la sua beatificazione. Il 

Santo Padre Pio XII la beatificò l’8 giugno 1952, presenti alcuni membri della sua famiglia e 

persone che ella aveva curato. Papa Giovanni XXIII l’11 maggio 1961 la iscrisse tra i santi. La sua 

festa si celebra il 20 ottobre. 

La piccola infermiera di Brendola con la “dottrinella” in tasca, il Rosario tra le mani, il Cristo 

delle anime ardenti nel cuore, la medesima che da piccola era detta “un’oca”, risplende di luce in 

tutta la Chiesa tra “i laureati in santità”, gli eroi del Vangelo.  



La spiritualità cristiana V: Percorsi di santità (2022-2023)  
Maria Bertilla Boscardin - sesta unità 

 
 

10 
 

2. Tratti delle spiritualità di Bertilla3 

 

2.1. La via dei carri 

La “via dei carri” era il sentiero più umile e appartato che attraversava la campagna di Brendola 

e, in generale, del Veneto agricolo dell’epoca, la strada meno battuta e frequentata, che però 

portava più rapidamente alla meta desiderata. Era la strada che dalla sua casa natale la conduceva 

alla chiesa parrocchiale. 

L’esperienza spirituale di Bertilla imbevuta di umiltà, sacrifico e amore pieno per le persone 

sofferente ha trovata nell’immagine di questa strada di sassi la sua rappresentazione più efficace: è 

la via della piccolezza e dell’umiltà.  

«Ecco fin dove il piccolo catechismo della Beata Bertilla Boscardin l'aveva condotta per « la via 

dei carri ». Non estasi, non miracoli in vita; ma una unione con Dio sempre più profonda nel 

silenzio, nel lavoro, nella preghiera, nella obbedienza. Da quella unione veniva la squisita carità 

che ella dimostrava ai malati, ai medici, ai superiori, a tutti. Ella aveva così bene cercato il regno di 

Dio in lei stessa, che tutto il resto le fu dato in soprappiù. Quale esempio e come degno di essere 

imitato e seguito!»4 

È proprio questo sguardo mistico e teologale che costituisce la robustezza della via dei carri 

praticata da Bertilla, una via che ella compie non da sola ma con i fratelli uomini e donne che 

incontra, rimanendo l’ultima della fila e da quel posto amando e custodendo incessantemente nel 

cuore il suo canto d‘amore allo Sposo. 

Suor Teresita, che per un periodo era stata superiora a Treviso, ha dichiarato che Bertilla, 

quando aveva a che fare con degenti particolarmente scontrosi, cercava in tutti i modi di 

accontentarli, andando a frugare perfino nella cucina delle suore: in loro “vedeva proprio nostro 

Signore e metteva nell’assisterli anima e corpo”. Riusciva a entrare nel cuore delle persone, per le 

quali il momento della malattia poteva diventare elemento scatenante di una depressione che aveva 

radici lontane, risalenti magari alla prima infanzia. E sembrava rivivere, nella persona resa povera 

e debole che aveva davanti, le sue stesse ferite, quelle che la vita le aveva impresso già al tempo dei 

primi anni passati in famiglia. 

Per l’infallibile sensibilità che la guidava, suor Bertilla evitava anche di soffermarsi sui sintomi e 

sulla stessa definizione delle malattie, per non impressionare i degenti, consapevole che già il 

ricovero, soprattutto in quegli anni, costituiva un'esperienza traumatica.  

Ad esempio, quando l’infermiera Lorenzi era stata ricoverata, la sorella aveva ricevuto dal 

primario notizie fortemente preoccupanti. Stava per riferirle, quando “intervenne suor Bertilla” 

che, “facendo cenno con la mano”, sospese il discorso: “Avrà detto che sono grave e che morirò 

presto” aveva aggiunto la Lorenzi. Ma la replica di suor Bertilla era stata perentoria: Va là, va là, 

cara. Nol xe miga infallibile lu! Te starà mejo, sì. Te ga tanta strada da far, ancora, non è infallibile lui, 

starai meglio si, hai ancora tanta strada da fare.  

 

2.2. «Mi faccio santa e conduco tante anime a Dio» 

In riferimento all’azione dello Spirito, nella vita di S. Bertilla, è significativo quanto disse il 

teologo, Tullo Goffi:  

                                                           
3 Testo liberamente tratto da un manoscritto ad uso interno di suor ANNAMARIA DALLA TOMBA, sdsc, Vicenza 2023. 
4 PIO XII, Discorso ai pellegrini giunti a Roma per la beatificazione di Maria Bertilla Boscardin, 9 giugno 1952 



La spiritualità cristiana V: Percorsi di santità (2022-2023)  
Maria Bertilla Boscardin - sesta unità 

 
 

11 
 

«Lo Spirito Santo riscontrando suor Bertilla così tanto umile e donata alla mortificazione 

ascetica, l’ha grandemente amata. … Annullarsi con sacrificio e amare Gesù nei fratelli è stato una 

realtà tutta una in Bertilla come una è stata in Gesù … Lo Spirito Santo l’ha scelta per ritrarre nel 

suo essere personale un aspetto del mistero pasquale di Gesù … La carne sua è quella di Gesù 

destinata ad essere crocifissa per rinascere spirito del Cristo Signore». 

Innamorata di Gesù si offre vittima «per realizzare la carità pasquale di Gesù verso i peccatori».  

Salvare le anime è il suo anelito profondo. Scrive nel suo diario: 

 «Volere ad ogni costo farmi santa e salvare tante e tante anime a Gesù, che Gesù per una sola sarebbe 

disposto a morire ancora sulla Croce». 

Chi le è vissuto accanto testimonia: «Quando nell’ospedale vi era qualcuno senza fede ed in 

pericolo di morte, la Serva di Dio lo circondava di premure tutte speciali per vedere di poterlo 

indurre a riconciliarsi con Dio, e se era necessario per salvare un’anima chiedeva anche l’aiuto del 

medico.  

Aveva cura di condurre a Dio le anime traviate e in particolare quando fu addetta al reparto 

delle disgraziate giovani perdute, si prestava con molta cura per salvare qualcuna, nella sala del 

prof. Rubinato, si adoperò per riabilitare e condurre al Signore un’infermiera che era di condotta 

poco buona e che non dava edificazione. Un’altra infermiera nello stesso reparto cercava di 

togliersi la vita e fu salvata dalla Serva di Dio, mentre stava per buttarsi giù dalla finestra; poi ebbe 

verso di essa tante cure e così affettuose, che riuscì a ridurla sulla buona strada... . ... una povera 

infelice, che aveva commesso nella notte precedente il delitto di procurato aborto e si trovava in 

condizioni gravissime di vita e non voleva saperne dei Sacramenti, respingendo le pie esortazioni 

della signora Costa, avendo questa chiamata suor Bertilla, fu tanto efficace nelle sue esortazioni 

che l’ammalata ne fu commossa e si confessò e ricevette i S.S. Sacramenti». «Se accadeva che 

qualcuna delle ammalate bestemmiasse, la Serva di Dio, non diceva niente, però circondava 

l’ammalata di tanto affetto e con maniere così obbliganti che talvolta riusciva a correggerle e anche 

a indurle a ricevere i S.S. Sacramenti».  

Suor Bertilla, ricorda suor Cristina «non ama il malato per amore di Gesù, ma vede Gesù 

immedesimato in lui; per i suoi ammalati si può dire che si distruggeva; se qualcuno era colpito da 

malattia particolarmente dolorosa, ne provava una pena indicibile che andava dalla Superiora a 

manifestare questa sua tortura e pena interna dinnanzi alla sofferenza di certa povera gente. 

Diceva qualche volta con le lacrime: “Se vedesse, Superiora, quanto patisce quella povera donna 

agonizzante”».  

Le persone, che lavoravano con lei all’ospedale, si meravigliavano nel vederla assorbita nella 

preghiera e, insieme, tutta presente ai suoi doveri assistenziali. Esse non sapevano che per lei Gesù 

e malati erano il medesimo oggetto del suo unico amore. Lo Spirito viene mutando il suo amore in 

quello proprio di Gesù Cristo; le fa dimenticare se stessa così da avere i medesimi pensieri del 

Signore. Anche suor Bertilla non ha acquisito coscienza del suo animo mistico, non è più lei che 

pensa, non è più lei che ama, non è più lei che si prodiga verso gli ammalati. È Cristo che pensa, 

ama e opera in lei.  

Lo Pseudo Macario nelle sue Omelie Spirituali ci descrive il rapporto esistente fra l’offerta 

sofferente di un santo e la sua azione caritativa verso i fratelli. Egli ricorda che lo Spirito strazia 

un’anima situatasi in offerta sacrificale per il genere umano, così che essa geme e si lamenta. È un 

implorare non per se stessa ma per l’intera umanità. Insieme allo strazio lo Spirito produce 



La spiritualità cristiana V: Percorsi di santità (2022-2023)  
Maria Bertilla Boscardin - sesta unità 

 
 

12 
 

nell’anima una tale allegrezza e un tale slancio di carità, che vorrebbe, se fosse possibile, 

rinchiudere nel suo cuore, tutti gli uomini senza distinzione tra buoni e cattivi. 

Contemporaneamente lo Spirito ispira in essa grande umiltà nei confronti degli altri uomini da 

considerarsi la creatura ultima e più insignificante. Dopo di ciò lo Spirito fa nuovamente vivere in 

ineffabile gioia .  

È una gioia che nasce dal vivere costantemente alla ricerca della volontà di Dio. Dirà suor 

Bertilla alla superiora, negli ultimi momenti della sua vita: «Sono contenta perché faccio la volontà di 

Dio». Questo è il suo segreto per possedere la vera pace anche nella sofferenza:  

«per soffrire in pace, basta che vogliamo fortemente tutto ciò che vuole il Signore». «...io non ho niente di 

mio proprio, tranne la mia volontà, che Gesù ha lasciata libera a tutti gli uomini, io con la Sua grazia sono 

pronta e risoluta ad ogni costo a non voler mai fare la mia volontà, e tutto questo per puro amore di Gesù, 

come se l’inferno non esistesse, e neppure il Paradiso, e neppure il conforto della buona coscienza, cioè quella 

pace e tranquillità, che non si può descrivere ».  

 

Possiamo dire che questo è il raggiungimento di una piena libertà interiore, frutto di 

«autocontrollo, di dominio di sé, grazie al quale diviene possibile vivere una vita perfetta, santa e 

vittoriosa sul vile regno del peccato».  

È questo il Vangelo che suor Bertilla annuncia attraverso il paradosso della sofferenza in unione 

alla Croce di Cristo, «prova della solidarietà di Dio con l’uomo sofferente », e in unione a Cristo 

Risorto presente nell’Eucarestia. È quindi nel rapporto con il Cristo Pasquale che ella realizza la 

piena maturazione della sua personalità e, proprio dall’esperienza del dolore, ricava il senso e la 

forza per un’esistenza di autentico amore. 

Se dovessimo cogliere in sintesi il contenuto spirituale di S. Bertilla, grazie all’azione dello 

Spirito nella sua vita, lo possiamo individuare nella triade da lei stessa scritta: «A Dio tutta la 

gloria, alle mie sorelle tutta la gioia, e a me tutto il lavoro». 

 

2.3. «A Dio tutta la gloria, alle mie sorelle tutta la gioia, e a me tutto il lavoro»  

L’espressione di S. Bertilla «a Dio tutta la gloria» è vivere da figli amati che a loro volta amano, 

accolgono, incontrano. Perché Santa Bertilla sentiva il desiderio/bisogno/necessità di dare Gloria 

a Dio? Perché sentiva che Dio le chiedeva fedeltà verso se stessa (prima ancora che verso i suoi 

precetti) con i suoi limiti e le sue risorse, così come lei era, senza paura di essere sbagliata, di essere 

diversa. Percepiva che Dio le chiedeva fedeltà a se stessa e la faceva sentire libera 

 

«Alle sorelle tutta la gloria» è la logica conseguenza del “dare gloria a Dio”. Se dare gloria a Dio è 

vivere da figli amati e che a loro volta amano, questo amore non può che essere donato e restituito 

nella gloria dei fratelli. Per Bertilla donare gioia agli altri è far gioire Dio, è restituirgli l’amore 

ricevuto.  

Santa Bertilla, aveva intuito che più si donava gratuitamente e completamente, più riceveva la 

pace. Bertilla viveva tale pace, questa gioia perché si sentiva fortemente legata a Gesù. Una 

testimone racconta: 

«Credo di dover rilevare la gioia che traspariva anche esternamente dal contegno della Serva di 

Dio, quando pensava di essere la sposa di Gesù Cristo. In certe solennità particolari e quando si 

rinnovavano i Santi voti, essa ci veniva incontro alle volte tutta festante dicendo: «Che gioia, o 



La spiritualità cristiana V: Percorsi di santità (2022-2023)  
Maria Bertilla Boscardin - sesta unità 

 
 

13 
 

sorelle, di essere spose di Gesù Cristo!» e con simili espressioni mostrava tutto il suo entusiasmo e il 

suo gaudio interno, e contagiava chi avvicinava! » 

 

A me tutto il lavoro. La Sacra Scrittura ci ricorda che «non chiunque dice: Signore, Signore, entrerà 

nel regno dei cieli, ma colui che fa la volontà del Padre mio che è nei cieli» (Mt 7, 21-22) e Bertilla 

annota nel suo diario: «voglio amarvi tanto, tanto Gesù mio, ma non solo a parole, ma con i fatti». 

Il lavoro, per Bertilla, rientra nella logica di un forte amore. Infatti quello di Bertilla è un lavoro 

attento solo al bene degli altri.  

Questo aspetto altruistico, oltre che dalle testimonianze, emerge pure nel referto psicologico. 

Lo psicologo Sante Bidoli afferma che Bertilla, nell’ambito operativo, «ha notevole capacità di 

intraprendenza e di attività ma senza nervosismi. Sa impegnarsi molto con forte senso del dovere. 

Nell’attività esprime le sue attitudini ma soprattutto ricerca il bene degli altri con sentimento di 

forte altruismo».  

Un altruismo che ha la sua fonte e la sua forza in Gesù, lo afferma lei stessa ad una sorella che le 

chiese come facesse a lavorare dalla mattina alla sera senza mostrare segno di stanchezza. Suor 

Bertilla le rispose:  

«… se sapesse quante volte non mi sentirei più di andare avanti ma cosa vuole bisogna pure offrire 

qualche cosa a Gesù; quando vado a fare la visita alla sera (in Chiesa) procuro di aver fatto qualche 

sacrificio noto a Lui solo». 

Scrive nel suo notes: “ … essere esatta a tutti i miei doveri in un modo straordinario, ma senza essere 

singolare, distinta nella carità …”. - “oggi voglio essere la serva di tutti, convinta che è giusto così voglio 

lavorare, patire e tutta la soddisfazione lasciarla agli altri” 

 

2.4 «Fare qualche sacrificio» 

La parola sacrificio significa rendere sacro, faccio/sacro. Rendo sacra una realtà umana o la 

stessa vita personale, perché la offro alla divinità, tale termine esprime perciò il desiderio di 

stabilire un rapporto con il divino. Per noi cristiani il termine è applicato soprattutto alla morte di 

Cristo offerta per i peccati del mondo. Bertilla ha compreso questo significato di sacrificio, per 

questo dice:  

Ad imitazione di Gesù dobbiamo essere generose, sopportare qualche privazione fare  

qualche sacrificio … 

Ad imitazione di Gesù aver sete della salvezza delle anime …. 

E quindi amare alla prova con i fatti …. 

Questo era per lei era naturale? Non era certamente immediato e naturale per Bertilla il 

sacrificio e il peso che questo comporta. Il professore, Sante Bidoli, già citato, afferma che «il suo 

essere molto altruista le comportava uno sforzo di volontà non indifferente per superare un 

logorio psiconervoso dovuto al medio spirito di sacrificio».  

La sua generosa e continua donazione era sostenuta dalle motivazioni, dai valori ideali che 

aveva scelto e che intendeva perseguire, ecco perché impegna la sua volontà in uno sforzo continuo 

che logora anche le sue forze fisiche. 

Nel campo operativo, era sollecitata dai pazienti a rompere continuamente i suoi schemi e 

questo le comportava una fatica perché lei amava una vita regolare, tuttavia il bene degli altri 

aveva il sopravvento su quello che per lei era più piacevole. 



La spiritualità cristiana V: Percorsi di santità (2022-2023)  
Maria Bertilla Boscardin - sesta unità 

 
 

14 
 

Inoltre, va notato come l’espressione “a me tutto il lavoro” non va intesa solo in riferimento al 

lavoro materiale, quanto alla capacità relazione di far dialogare le persone con il Signore Gesù. 

Prendeva su di sé tutto il lavoro, cioè diveniva strumento tra l’uomo e Dio. Tutto il lavoro quando 

mettiamo quella persona davanti a una speranza ,oppure la aiutiamo a guardare oltre gli ostacoli; 

quando mostriamo agli altri la loro bellezza che magari ignorano o confondono; oppure, quando, 

semplicemente facciamo sentire una persona considerata e amata nella condizione che vive in un 

dato momento. In quello spazio si ha un’apertura, “appare l’infinito” e comincia un dialogo! 

Santa Bertilla aveva sperimentato la bellezza di dialogare con Dio e voleva mettere tutti nella 

condizione di dialogare e relazionarsi con Dio”. 

 

2.5 «Tutto è niente» 

Il filo che tutto raccoglie e a tutto dà senso e unità all’esperienza spirituale di Bertilla è la 

spiritualità del Cuore, il suo fissare lo sguardo e la vita su Gesù. Richiamando l’icona a lei cara, 

quella del cuore “squarciato per amore”, ci appare la meta verso cui la santa ha unificato la sua 

sequela, la meta verso cui ha camminato seguendo, come inizialmente evidenziato, la “via dei 

carri”. Nel Cuore di Gesù, avvolta nella luce dorata della contemplazione e della speranza, 

ritrovava la gioia interiore e sacra dell’attesa ultima. Il suo viaggio non è stato inutile! Perché è il 

viaggio che l’ha portata, come lei scrive, a dimorare nel cuore Paterno di Gesù e ad abbandonarsi 

nelle sue braccia materne. È il raggiungimento pieno del suo essere figlia amata e amante (cfr. 

diario pp. 30.33) 

L’azione dello Spirito Santo, che l’ha introdotta nel mistero di Cristo, è in lei culminata in una 

carità che non è progetto dell’uomo, ma condivisione dell’atteggiamento di pazienza, di 

disponibilità, di tenerezza amorosa, che sono proprio di Dio e del Cristo storico.  

Su questo punto, cioè sul fatto che l’azione dello Spirito culmina nella carità che viene da Dio, 

concludo ricordando un ulteriore episodio di Bertilla che rivela un tratto di quella carità divina 

pronta a dare la vita pur di salvare gli ammalati.  

Una testimone racconta che durante la guerra  

«quando suonava l’allarme … Quelli che non potevano camminare  Bertilla - se li prendeva 

sulle braccia e li portava in chiesa ripetendo: Non abbiate paura, cari, siamo con Gesù. …  Di notte, 

sotto il fuoco, la si vedeva traversare il cortile con gli ammalati intrepida e fiduciosa; le schegge 

delle bombe cadevano vicino, e noi andavamo ripetendo: basta suor Bertilla, per carità, guardi che 

restiamo in cortile bruciate. Ma ella rispondeva che non si sarebbe sentita di restare fino a che non 

avesse messo in salvo tutti quanti». 

Ecco il senso profondo della sua esistenza come lei lo aveva intuito buone per se e lo aveva 

incarnato nella sua vocazione: «La ghe diga a le sorele disse alla Madre generale che le lavora solo par el 

Signor, che tuto xe gnente, che tuto xe gnente!». Tutto è niente. 

 

 


