La spiritualita cristiana V: Percorsi di santita (2022-2023)
San John Heny Newman - seconda unita

San John Henry Newuman (1801-1890)

1. Cenni biografici su San John Henry Newman'

Alle prese con Dio

San John Henry Newman e nato a Londra il 21 febbraio 1801, figlio di un banchiere anglicano e
di madre discendente dagli ugonotti francesi. Dai genitori, membri praticanti della Chiesa
anglicana, gli fu impartita una buona educazione religiosa fondata sulla Bibbia e sul catechismo.
Nel 1808 Newman entra nella scuola privata di Ealing (in quei tempi fuori Londra) dove ricevette
un’educazione elevata e manifesto la sua notevole intelligenza.

All’inizio dell’adolescenza subi una crisi spirituale: per affermare la sua personalita e la sua
autonomia, penso che fosse necessario non dipendere da nessuno, neppure da Dio, che rifiuto con
un senso di superiorita. Ripensando a quella crisi adolescenziale scrive nel 1859: «La tua grazia
meravigliosa mi fece cambiare completamente direzione quando ero simile piu al diavolo che a un
cattivo ragazzo».

L’espressione, presa nel senso forte, delinea la situazione di Newman prima della conversione.
Individua il suo peccato, un peccato d’orgoglio, simile a quello del diavolo; era una rivolta
dell’intelligenza, un’affermazione di indipendenza, un rifiuto di Dio. Questo spiega I’insistenza con
cui egli torno sulla sua « prima conversione », come la svolta decisiva con la quale passo dal fronte
di satana a quello di Dio, e orientdo sempre, in profondita, la sua vita.

Data la sua importanza eccezionale, € necessario coglierne il vero significato. A prima vista, la
conversione si presenta con le caratteristiche tipiche di quella insegnata e predicata dagli
«evangelici», cio¢ I’isolamento dalle persone e dalle cose, il valore del proprio essere, la certezza
della predestinazione da parte di Dio.

Sulla base di tali elementi alcuni studiosi, tra i quali H. Bremond, hanno ritenuto 1’avvenimento
pit importante dell’adolescenza di Newman come un fenomeno d'ispirazione e di carattere
«evangelici»; se si guarda pero con attenzione, si dovra ammettere che la somiglianza ¢ soltanto
superficiale, mentre la realta é essenzialmente diversa.

La conversione di Newman non fu semplicemente emotiva ma totale, assoluta; investi la sua
intelligenza, il suo cuore, a sua volonta: fu un incontro con la verita, un atto di amore, un passaggio
all’azione. Questa triplice risposta significa che tutto I’essere fu centrato in Dio, nella Trinita, per
mezzo del Cristo. Il fatto che gli evangelici Mayers e Scott abbiano influenzato Newman con
dottrine calviniste, non incrina l'evidenza che 1’essenza della sua conversione sta in un modo nuovo
di vivere quei principi cristiani che egli aveva assorbito fin da fanciullo nella sua famiglia, e in una
maniera viva e personale di intendere la salvezza, vista non come qualcosa di esteriore e di
aggiunto, ma piuttosto come qualcosa che lo interessa e lo coinvolge completamente.

Soprattutto va messo in risalto il fatto che nella sua esperienza mancano quegli elementi
spettacolari che, nelle descrizioni degli evangelici costituivano il bagaglio del convertito:
convinzione cupa del peccato, terrore, disperazione. Insistendo su queste caratteristiche
essenzialmente soggettive, questi, contagiati anche da una certa moda di introspezione, allora
diffusa in alcuni ambienti inglesi, avevano dimenticato 1’aspetto oggettivo della religione; per loro i

! Liberamente tratto da G. VELoccl, J.H. Newman, Gesu, Edizioni paoline, Milano 1992, 7-44.
1



La spiritualita cristiana V: Percorsi di santita (2022-2023)
San John Heny Newman - seconda unita

dogmi non avevano valore per il contenuto, ma per la capacita di suscitare le emozioni
caratteristiche del vero cristiano.

La prima conversione di Newman, che pur comportd un notevole travaglio interiore, non
obbediva quindi agli schemi «evangelici». Nel 1826 egli scriveva:

«Sul punto in questione [la prima conversione], i miei sentimenti non sono stati violenti, ma un ritorno ai
principi gia un rinnovamento di essi; per la potenza dello Spirito Santo io non solo li avevo sperimentati, ma
in una certa misura gia messi in pratica nella fanciullezza».

Nell’universita ad Oxford

La crisi duro solo un anno e mezzo e poi due fatti segnarono la sua esistenza: la poverta in cui si
trovo la famiglia per il fallimento della banca del padre e una malattia che lo colpi proprio in quel
tempo. In questo periodo incontro il rev.do Walter Mayers, fervente pastore evangelico che
Newman considera «I’umano strumento di questo inizio di fede divina.

Nel 1817 entra nel Trinity College di Oxford e pur essendo preparato con applicazione lunga e
intesa non supero 1’esame di degree. Costretto a lasciare il Trinity College, passo all’Oriel College
dove superando I’esame fu eletto "fellow™: qui e dell'Oriel College, ambiente nel quale sviluppo
un‘amicizia con diversi intellettuali famosi.

Dopo un periodo di raccoglimento e di riflessione decise di divenire sacerdote: questa scelta lo
porto a un creo stente impegno morale e ad una tensione sempre Maggiore verso la santita. Quando
ricevette il diaconato, nel 1824, scrisse:

«E finito. Appena mi furono imposte le mani, il mio cuore ebbe un fremito. Le parole per sempre sono
cosi terribili [...] ‘per sempre”: parole nelle quali non bisogna piu tornare. lo ho su di me responsabilita fino
alla morte» .

Con il passare del tempo conquisto la stima di tutti nell’Oriel College tanto che nel 1826, in
riconoscimento dei suoi meriti e delle sue qualita intellettuali e morali, fu nominato Tutor, cioé
educatore e docente dello stesso College.

Accolse il nuovo incarico con gioia e con senso di responsabilita, vivendolo come una missione
pastorale:

«Devo accogliere gli impegni del mio ufficio con la convinzione di essere un servo di Cristo e di avere il
compito di annunciare il Vangelo, con la persuasione del valore delle anime e di dover rendere conto un
giorno di tutte le occasioni che mi si sono presentate per essere utile a tutti quelli che mi sono stati affidati».

Si consacro a tempo pieno alla formazione spirituale e intellettuale degli studenti; questa attivita
ebbe un influsso positivo su di lui perché lo libero dall’astrattezza della speculazione e dall’aridita
dello studio. In questo periodo, nonostante la sua attivita pastorale, subiva giorno per giorno,
insensibilmente, 1’ascendente degli agguerriti professori di Oxford i quali sottoponevano ogni
problematica alla critica piu severa e ponevano difficolta e riserve all'accettazione dei dogmi della
fede.

Per un certo tempo ne fu parzialmente contagiato e comincio a ragionare alla maniera dei
razionalisti, pur conservando 1’inquietudine della sua missione e una certa resistenza interna; la crisi
non durd a lungo, perché intervennero due fatti che lo scossero fortemente e lo costrinsero a un
approccio piu esistenziale alla fede: una nuova grave malattia e la morte improvvisa, nel gennaio
1828, della sorella Mary, la sorella piu giovane e piu amata, con la quale aveva instaurato un
rapporto di amicizia e di tenerezza, lo colpirono profondamente e lo richiamarono dolorosamente

2



La spiritualita cristiana V: Percorsi di santita (2022-2023)
San John Heny Newman - seconda unita

alla realta della vita, al mistero della morte, facendogli sentire la vanita delle cose umane e la
certezza di un altro mondo piu stabile, migliore.

Superato lo scoglio del liberalismo, Newman diede una svolta ai suoi interessi culturali e si
dedico allo studio dei Padri della Chiesa, nei quali trovo degli amici e dei maestri di vita e di
pensiero cristiano. Comincio a leggerli in ordine cronologico, con avidita e con notevole profitto,
restando particolarmente colpito dai Padri della scuola di Alessandria, che lo affascinarono in modo
irresistibile.

Porto lo spirito del Padri nel nuovo compito affidato gli nel 1828, come parroco di St Mary, la
chiesa universitaria di Oxford; questa missione lo riempi di entusiasmo e fu per lui «come un soffio
di primavera dopo 1’inverno»; vi si dedico con vivo zelo e con grande impegno, orientando la sua
opera in varie direzioni: nella difesa del dogma, nella riforma morale, nel risveglio ascetico, nel
rinnovamento liturgico.

Interruppe l'intensa attivita verso la fine del 1832 quando, su invito dell’amico H. Froude, e per
riposarsi dal lavoro spossante che aveva sostenuto nello scrivere il suo primo libro Gli ariani del 1V
secolo, intraprese un viaggio nell’Europa meridionale durante il quale visitd la Grecia, Malta,
I’Italia e varie isole del Mediterraneo. Poté arricchire il suo spirito con il contatto diretto con i
luoghi della civilta classica, luoghi che guardo tuttavia prevalentemente con occhio cristiano.

Fu Roma il luogo che lo avvinse maggiormente e gli «rubo il cuore», provocando sentimenti
complessi e contrastanti, di ammirazione e di sdegno, di fascino e di rifiuto. Egli scriveva nelle sue
lettere:

«Dopo I’arte, Roma deve essere considerata il vero domicilio della religione. Quanti diversi sentimenti si
impossessano dell’animo quando ci si trova qui. Si &, infatti, nel luogo dove il martirio ha trionfato, dove si
trovano i sepolcri degli apostoli e di tanti altri santi. Tutt’intorno si vedono quelle costruzioni e quei
panorami che hanno visto anche loro; si €, insomma, in quella citta a cui 1’Inghilterra deve il tesoro del
Vangelo. D’altra parte, pero, si vedono quelle manifestazioni di superstizione o, piuttosto, cio che & ancora
peggio, il loro riconoscimento ufficiale come parte essenziale del cristianesimo».

Scriveva ancora in una lettera:

«Roma, un luogo meraviglioso, la prima citta, nota bene, che ho mai lodato... il luogo piu incantevole del
mondo. E ora che altro posso dire di Roma, che é la prima fra tutte le citta, e che tutto il resto che io abbia
visto non & che polvere (compresa la cara Oxford) a confronto della sua maesta e della sua gloria? E mai
possibile che un luogo cosi sereno e cosi eccelso sia la gabbia di creature immonde? lo non ci credo finché
non vedro le prove. leri in San Pietro, oggi in San Giovanni in Laterano, mi sono sentito tanto piccolo;
specialmente per le grandi misure e la grazia delle proporzioni che ti fanno sentire piccino e spregevole.

Roma gli rimase profondamente impressa nell’animo, ma, pur vedendo

«una grande apparenza di pieta nelle chiese », egli sentiva «la citta sotto una maledizione... ». «Oh, che
fosse sana la tua fede, poiché tu dai riposo al cuore, o Chiesa di Roma ».

La complessita delle impressioni provate da Newman nei confronti di Roma manifestava la
corrente sotterranea, ma continua, dei pensieri contrastanti che portava in se stesso; il mondo e la
vita di ogni uomo gli erano parsi sempre come la posta in gioco tra la luce e le tenebre. Ne fece
presto I’esperienza quando da Roma tornd in Sicilia, dove venne colpito da una grave malattia
durante la quale ando soggetto a sensazioni misteriose, di carattere mistico, in cui senti la lotta tra
I’anima, Dio e il diavolo. Fu allora che ripenso a tutta la sua vita, e la vide sotto il segno della



La spiritualita cristiana V: Percorsi di santita (2022-2023)
San John Heny Newman - seconda unita

Provvidenza alla quale, nonostante brevi periodi di smarrimento, aveva cercato di corrispondere
sempre.

Cosi, poteva esclamare: «Non morro perché non ho peccato contro la luce ». Ma la Provvidenza gli
fece sentire anche 1’appello per la sua missione futura: «Ho un lavoro da compiere in Inghilterra».
Newman espresse i suoi sentimenti di abbandono in Dio e di speranza nella poesia Lead, kindly
light (Guidami, luce gentile), composta durante il viaggio di ritorno in patria e divenuta famosa poi
in tutto il mondo anglosassone.

Guidami Tu, Luce gentile,

attraverso il buio che mi circonda,

sii Tu a condurmi!

La notte & oscura e sono lontano da casa,

sii Tu a condurmi!

Sostieni i miei piedi vacillanti:

io non chiedo di vedere

cio che mi attende all orizzonte,

un passo solo mi sara sufficiente.

Non mi sono mai sentito come mi sento ora,
né ho pregato che fossi Tu a condurmi.
Amavo scegliere e scrutare il mio cammino;
ma ora sii Tu a condurmi!

Amavo il giorno abbagliante, e malgrado la paura,
il mio cuore era schiavo dell’orgoglio;

non ricordare gli anni ormai passati.

Cosi a lungo la tua forza mi ha benedetto,

e certo mi condurra ancora,

landa dopo landa, palude dopo palude,
oltre rupi e torrenti, finché la notte scemera;
e con ’apparire del mattino

rivedro il sorriso di quei volti angelici

che da tanto tempo amo

e per poco avevo perduto (In mare, 16 giugno 1833)

La riforma della Chiesa anglicana

Quando Newman giunse in Inghilterra nel luglio del 1833, accadeva un fatto di grande portata
storica. J. Keble, suo amico di vecchia data, il giorno 14 pronuncio dal pulpito dell'universita il
sermone delle assise, dal titolo L ‘apostasia nazionale: era una vivace protesta e una severa denuncia
della decadenza della Chiesa anglicana, imborghesita, asservita allo Stato e invasa dal razionalismo
e, nello stesso tempo, un vigoroso appello al rinnovamento. In seguito a quel sermone Keble, con un
manipolo di uomini animati dai suoi stessi sentimenti, Newman, Hurrel Froude, William Palmer,
Arthur Perceval, Hugh Rose, passarono all’azione dando vita al Movimento di Oxford.

Questi « spiriti audaci » erano convinti che 1 tempi fossero maturi per un’azione che andasse al di
la della semplice difesa della Chiesa nei confronti dello Stato; miravano anzitutto a portare un soffio
di vita nuova nei seguaci della Chiesa anglicana, dal clero ai semplici fedeli, proponendo loro come
ideale il cristianesimo delle origini.

Newman divenne ben presto I’anima e il promotore piu ardito del Movimento; vi diede,
anzitutto, una base dottrinale, fondata su tre capisaldi: il principio dogmatico, la credenza, ciog,
nelle verita della fede, come realta concrete, oggettive; il principio sacramentale, vale a dire la fede

4



La spiritualita cristiana V: Percorsi di santita (2022-2023)
San John Heny Newman - seconda unita

nell’esistenza di una Chiesa visibile, con sacramenti e riti come canali della grazia invisibile; il
principio (negativo) dell’antiromanesimo, vale a dire la lotta contro la Chiesa di Roma.

Newman aveva una certezza assoluta nei due primi principi, il dogmatismo e il sacramentale; si
sentiva, pero, inquieto, riguardo al terzo, I’antiromanismo e avvertiva un conflitto tra il cuore e la
ragione:

«ll mio sentimento somigliava a quello di chi, in tribunale, sia costretto a testimoniare contro un amico ...
Per un caso di coscienza, dunque, anche contraddicendo i miei sentimenti, io mi sentivo in dovere di
protestare contro la Chiesa di Romax.

Per la rinascita della chiesa anglicana e per il risveglio delle anime Newman, dal 1833 al 1839
non conobbe soste tanto che, riferendosi a quegli anni, poté scrivere: «Dal punto di vista umano fu il
periodo piu felice della mia vita».

La crisi e la conversione

Sicuro della validita della sua causa, fondato su saldi principi dottrinali, dedito totalmente al suo
programma, Newman porto avanti il Movimento di Oxford trascinando molti altri nella sua scia e
imponendosi all'attenzione dell'Inghilterra.

Ma nell’estate del 1839 avvenne un fatto che lo scosse profondamente e fece sorgere il dubbio
nel suo spirito: che la Chiesa anglicana non fosse la vera Chiesa, e che quindi egli si stesse battendo
per una causa shagliata. Fu colpito da questo pensiero mentre conduceva, nell’estate di quell’anno,
una ricerca sui monofisiti e sul concilio di Calcedonia: gli parve che in quella storia si riflettesse la
storia religiosa dei suoi tempi.

Il superamento del dubbio fu arduo e richiese a Newman un lungo cammino:

«La certezza € un punto di arrivo, ma il dubbio € un lungo cammino; io non ero ancora vicino alla
certezza. La certezza ¢ un’azione riflessa; ¢ un sapere di sapere. Credo di non averla mai avuta fino alla
vigilia del mio ingresso nella Chiesa cattolica. Anche un dubbio pratico ed efficace & un punto fermo: ma chi
pud facilmente riconoscerlo da sé? Chi pud decidere qual’€ il momento in cui i piatti della bilancia
dell’opinione cominciano a invertirsi e quella che prima sembrava una probabilita corroborante a favore di
una certa credenza, diventa un concreto dubbio a suo sfavore?».

Newman era un ragionatore sottile; questa sua qualita lo costringeva a esaminare tutti gli aspetti
e tutte le possibilita di una realta, di un avvenimento; e lo rendeva guardingo, lento nell’avanzare e
nell’assumere una responsabilita. Si sforzava di superare 1’incertezza facendo un passo alla volta,
compiendo quello che la situazione presente gli consentiva. Un esempio di questo comportamento
furono le dimissioni da parroco (vicar) di St. Mary, che egli diede non per delusione, irritazione o
impazienza, ma in seguito alla convinzione che la Chiesa anglicana non era nella verita.

Si dibatté ancora a lungo nell’incertezza della vera Chiesa; ma tale stato, con il passare del
tempo, raggiunse un livello troppo alto, una punta acuta che era impossibile sostenere; I’intelligenza
e fatta per la certezza e a un certo momento € necessario risolvere il dubbio che é contro natura e
produce una situazione di violenza:

«Non potevo seguitare a questo modo, né al lume del dovere né a quello della ragione. La mia difficolta
era questa: mi ero grandemente ingannato una volta; chi mi assicurava che non m’ingannassi ancora? A quel
tempo m’era sembrato di aver ragione; come potevo esser certo di averla ora? Come nel 1840 avevo
ascoltato i dubbi nascenti a favore di Roma, cosi ora ascoltavo i dubbi languenti a favore della Chiesa

anglicana. La certezza ¢ un saper di sapere; quale interiore garanzia c’era per me di non cambiare un’altra

5



La spiritualita cristiana V: Percorsi di santita (2022-2023)
San John Heny Newman - seconda unita

volta dopo che fossi diventato cattolico? Avevo sempre paura di questa possibilita, benché pensassi che
sarebbe venuto il momento in cui tale paura mi avrebbe abbandonato. Ad ogni modo bisognava porre un
limite a queste vaghe apprensioni; dovevo fare come meglio potevo ¢ affidare 1’esito a qualcuno piu potente
di me».

Tormentato dal dubbio, affaticato e nello stesso tempo convinto da una lunga riflessione,
Newman si decise a farsi cattolico, ma solo per ubbidire alla coscienza, solo perché Dio lo
chiamava e solo perché cosi poteva esser salvo. Poté uscire dal suo dilemma angoscioso:

«Tutto il problema sta qui: posso io (¢ una domanda personale, non rivolta ad un altro, ma a me stesso),
posso io salvarmi nella Chiesa d’Inghilterra? Sarei salvo se morissi stanotte? E un peccato mortale per me
non passare ad un’altra comunione?».

Forse nessuno nella storia del cristianesimo si & posto in maniera cosi lancinante il problema
della conversione come condizione assoluta per la salvezza. Newman volle farsi guidare solamente
dalla ragione e dalla verita, data 1’enorme posta in gioco, che per lui era un fatto di massima
importanza: il problema dell’essere o non essere salvo. E la certezza a poco a poco si fece strada:

«Quel che ancora mi trattiene € lo stesso sentimento che mi ha trattenuto cosi a lungo: la paura che tutto
sia frutto d’illusione; ma la convinzione resta salda in tutte le circostanze, ed in tutte le condizioni di spirito.
E acquista sempre piu forza, per me, una considerazione molto seria: che le ragioni per cui credo quel che
insegna la nostra Chiesa devono portarmi necessariamente a credere di piu, e non credere di piu equivale a
ricadere nello scetticismo.

La ricerca, la riflessione costante e sincera portarono finalmente Newman a uno stato di certezza
assoluta, oltre la quale era impossibile andare, anche se egli era ancora spinto dalla sua mente
inquieta a sottilizzare:

«Le mie convinzioni hanno raggiunto, credo, il massimo della forza; ma é tanto difficile capire se & un
imperativo della ragione o della coscienza. Non riesco a stabilire se mi sento spinto da spinto da quel che mi
sembra una certezza o dal senso del dovere».

Ma furono la ragione e la coscienza che spinsero Newman a fare il passo decisivo, a entrare nella
Chiesa cattolica.

Il rinnovamento della Chiesa cattolica

L’8 ottobre 1845, nella pace di Littlemore, John Henry Newman, nelle mani di padre Domenico
Barberi della Madre di Dio, religioso passionista, pronuncio I’abiura dell’anglicanesimo e divento
cattolico, apostolico, romano. Scrisse: «Fu per me come D’entrare in un porto, dopo una crociera
burrascosa. La mia felicita & senza interruzione». Gladstone, primo ministro britannico, commento:
“Mai la Chiesa Romana, dopo la riforma protestante, ha riportato una vittoria piu grande!”.

La conversione di Newman fu un avvenimento. Parecchi suoi intimi lo imitarono
immediatamente. Alcuni, anzi, lo avevano preceduto di qualche giorno. Altri lo seguiranno come
Faber che diventera un grande maestro di vita cristiana. In meno di un anno, si susseguirono oltre
trecento conversioni, tutte di intellettuali, professori, teologi. La Chiesa anglicana si senti scossa. Di
fronte alla tempesta scatenata da Newman, cerco un uomo capace di rispondergli e di confutare il
“deplorevole” Saggio sullo sviluppo del dogma: Henry Manning, pastore zelante, che dopo la morte
della moglie, viveva come un eremita, ascetico e influente. Ma Manning, partito per confutare,
rimase confutato: il 6 aprile 1851, anche lui entrava nella Chiesa Cattolica. Presto sarebbe diventato
prete e VVescovo.



La spiritualita cristiana V: Percorsi di santita (2022-2023)
San John Heny Newman - seconda unita

Intanto John Henry era stato inviato a Roma, da Mons. Wiseman, ora vescovo dei cattolici
inglesi. Al Collegio di Propaganda Fide, completo i suoi studi teologici e ricevette, il 26 maggio
1847, I’ordinazione sacerdotale. Poi, incoraggiato da Papa Pio IX, che proprio in quei giorni
pensava a ristabilire il Cattolicesimo nella sua pienezza in Inghilterra, torno nella sua patria a
fondarvi I’*“Oratorio di San Filippo Neri”.

Ormai cinquantenne, viveva la stagione piu bella della sua vita: sicuro di aver raggiunto la
Verita, di essere in comunione con il Papa di Roma, cioé¢ con Gesu Cristo fondo le case dell’
“Oratorio” a Maryvale, a Birmingham, a Londra, a Edgbaston... Nel 1850, Mons. Wiseman era
nominato arcivescovo di Westminster e Cardinale.

Davvero era tempo di lavorare per il trionfo della Chiesa Cattolica.

La Croce risplende di luce

Tutto all’inizio fu bello e facile. Poi venne un periodo di grandi prove. Pose mano a grandi
opere: la fondazione dell’Universita a Dublino, la traduzione inglese della Bibbia, la direzione di
una rivista, la fondazione di un Oratorio a Oxford per i giovani cattolici che frequentavano
I’Universita, sembravano fallire tutte tra le sue mani. Padre Newman si trovo solo, incompreso,
considerato quasi pericoloso... Ma nulla lo scoraggio. Fedelissimo alla Chiesa Cattolica, compi la
difesa della Verita con i suoi poderosi volumi che guadagnarono al Cattolicesimo la simpatia degli
anglicani e ’ammirazione degli avversari. Lui, da parte sua, non si sentiva rivale di nessuno,
rispondeva con il perdono, la preghiera, il servizio ai giovani.

Nell’Oratorio di Birmingham, dove viveva, si occupava dell’educazione intellettuale, morale,
integrale dei ragazzi, con uno stile di bonta e di amorevolezza, sulla scia di San Filippo Neri e come
sarebbe piaciuto a un umile grandissimo contemporaneo, Don Bosco (che per la conversione degli
anglicani aveva pure pregato, sofferto e operato presso Pio IX...). Ma sembrava essere un
dimenticato: brillavano ora quei convertiti Faber, Manning, Ward — cui egli aveva aperto la strada.

Nel 1864, pero, capito che il dott. Kingsley, in un opuscolo, taccio i cattolici di ipocrisia,
aggiungendo che i preti cattolici sono dei bugiardi... Padre Newman insorse con la forza del suo
genio, spiegando tutti i motivi della sua conversione al Cattolicesimo. Nacque il suo capolavoro:
[’Apologia pro vita sua, un libro fremente di passione e di vita, con cui schiaccio 1’avversario, e che
gli acquisto un prestigio immenso in Inghilterra e in tutto il mondo cattolico. In questo testo
scriveva:

Nella Chiesa Cattolica, riconobbi immediatamente una realta nuovissima per me. Sentii che non ero io a
costruirmi una Chiesa con lo sforzo del mio pensiero. Il mio spirito allora si quietd in se stesso. La
contemplavo — la Chiesa — come un fatto obiettivo, di incontrovertibile evidenza».

Due anni dopo pubblico un’altra opera a difesa della mariologia cattolica che E. Pusey aveva
duramente  criticato  accusandola  di  esagerazione e di  superstizione. Nella
sua risposta in forma di lettera, Newman dimostro in maniera ineluttabile come le accuse fossero
senza fondamento, in quanto la teologia cattolica su Maria, nelle sue linee maestre, era totalmente
ortodossa, fedele all’insegnamento dei Padri e della migliore tradizione.

Nello scritto egli rivelo un aspetto importante del suo spirito, quello ecumenico, cioé il desiderio
di incontrare i cristiani delle altre confessioni per ricostruire 1’unita spezzata. Quattro anni dopo, nel
1870, pubblico il suo capolavoro filosofico-teologico, la Grammatica dell’assenso, nella quale
affronto I’eterno problema del rapporto tra scienza e fede, e tentd di darvi una soluzione nuova,

7



La spiritualita cristiana V: Percorsi di santita (2022-2023)
San John Heny Newman - seconda unita

personale, adatta alla mentalita moderna. L’opera ¢ una specie di testamento spirituale in cui sono
raccolte tutte le idee e tutte le osservazioni che Newman aveva elaborato ogni qualvolta si trovava
di fronte a difficolta della fede. Aveva ripetutamente provato a stenderlo, ma aveva sempre trovato
ostacoli insormontabili; alla fine 1’idea di scrivere questo libro era diventata per lui quasi
un’ossessione € un incubo.

Negli anni precedenti il 1870 si rimise al lavoro, deciso ad arrivare fino in fondo. Si ritird in una
casa di campagna, a Rednal, a pochi chilometri da Birmingham, e vi rimase in solitudine totale, solo
di fronte ai suoi pensieri. La composizione fu laboriosa e gli causo sofferenze profonde tanto che la
paragonava alla gestazione di un bambino. E quando 1’ebbe completata, si espresse in questi
termini: «Ora non ho pil alcuna chiamata a cui rispondere; ho fatto il mio meglio, ho dato tutto me stesso.
Ora posso fronteggiare la morte con serenitax.

Ma, contrariamente alle sue previsioni, gli giunse un’altra chiamata quando un celebre uomo
politico inglese, Gladstone, attacco la definizione del Concilio Vaticano I sull’infallibilita del papa,
con un libello violento, accusandola di essere il frutto di abuso di potere, lesiva della liberta
religiosa e civile dei cittadini.

Newman vi diede una risposta magistrale, in forma di lettera, La lettera al Duca di Norfolk, nella
quale smantello tutte le obiezioni dell’avversario, dimostrando in maniera logica e convincente che,
nonostante la definizione del Concilio, i cattolici restano totalmente liberi, perché I'ultima e
suprema norma dell’agire umano ¢ la coscienza, alla quale deve ubbidire anche il papa.

Mentre combatteva per la verita e per la Chiesa, Newman rimaneva ancora «sotto la nuvola », e i
sospetti nei suoi confronti sembravano perpetuarsi: era incompreso, criticato, osteggiato in varie
maniere, specialmente dagli ultramontani e da alcuni ecclesiastici. Tra questi si distinse il cardinal
Manning, il quale non fu capace di accettare il genio di Newman e non si arrese mai alla sua
grandezza; lo ostacolo tenacemente, facendo fallire alcune delle sue iniziative, fra cui I’erezione di
un collegio cattolico a Oxford. Newman ne soffri moltissimo, pur affidando la sua causa a Dio e al
tempo.

Ma finalmente spuntod anche per lui ’ora della verita e della piena riabilitazione: nel 1879 il
nuovo papa, Leone XIllII, in riconoscimento dei suoi altissimi meriti come uomo di cultura e per la
sua fedelta alla Chiesa, o nomino cardinale. Egli provo una profonda gioia perché era finalmente
pubblicamente cessata 1’incomprensione nei suoi confronti: il suo isolamento era finito.

Trascorse gli ultimi anni della vita nella quiete dell’oratorio di Birmingham, nella revisione delle
sue opere, nella preghiera e nell’attesa dell’ultima chiamata di Dio, che venne 1’11 agosto 1890,
quando egli passo ex umbris et imaginibus in Veritatem (dalle ombre e dalle immagini nella Verita).

2. Inseghamenti spirituali®

Gia quando era in vita il cardinale Newman veniva considerato uno dei giganti del suo tempo. Quando
mori, quasi novantenne, gli fu reso omaggio su numerosissimi quotidiani e riviste britannici, compresi alcuni
che di rado si occupavano della Chiesa e delle sue vicende. Molti necrologi lodarono lo stile della sua prosa
(e lo stesso James Joyce avrebbe in seguito ammesso di invidiare la «vena argentea» del suo linguaggio). Ma

2
MAPPE DELLA FEDE, Vita & Pensiero 2011, pp. 15-27)



La spiritualita cristiana V: Percorsi di santita (2022-2023)
San John Heny Newman - seconda unita

gli omaggi del 1890 prendevano anche atto della scomparsa di una grande figura spirituale, di qualcuno che
aveva apportato nuova saggezza nelle discussioni sull'impegno cristiano. E emblematico questo commento
sorprendentemente positivo apparso su «Freethinker», un periodico d'ispirazione atea:

Newman ¢ il piu puro maestro di stile e il piu grande teologo nella nostra lingua. La sua eloquenza
perfetta incantava i suoi avversari piu irriducibili [.. .]. Un ateo convinto giungeva quasi a rammaricarsi della
necessita di dissentire da lui [...]. «Qui», ci dicevamo, «c'é€ qualcuno che & piu che un cattolico, pit che un
teologo, qualcuno che ha vissuto un'intensa vita interiore, che capisce il cuore umano come pochi, che
comprende i piu sottili meccanismi della mente umana e aiuta il lettore a comprenderli a sua volta».

Queste qualitd cosi ammirate in Newman in realtad erano indirizzate a uno scopo fondamentale. La
passione decisiva della sua lunga vita fu rendere comprensibile la visione cristiana a un'epoca in cui la fede
in Dio appariva in grande difficolta. Sempre attento alle correnti della cultura in cui era immerso, Newman
dedico molte energie a comprendere come arriviamo alla fede, e lo fece in svariati modi, dalle lezioni alle
riflessioni filosofiche, dagli scritti autobiografici alla poesia e alla narrativa. L'originalita della sua
impostazione ha influenzato le successive considerazioni sulla fede, e resta la premessa di quanto di meglio
si e poi fatto, in un secolo e piu, nel campo della teologia della fede. Newman amava dire che la miglior
prova dell'esistenza di Dio € dentro di noi, e in tal modo ha spostato il baricentro dalla realta esterna ai luoghi
interiori e pre-razionali della disposizione morale e spirituale. Senza mai cadere nel soggettivismo, egli ha
esplorato le dinamiche interiori del sé verso la verita. Non per niente I'allora cardinal Ratzinger commento
(nel 1991) che dal tempo di Agostino nessun teologo aveva prestato tanta attenzione alla soggettivita.

Tre sfide culturali

Da giovane Newman si trovo di fronte a tre grandi sfide alla fede. Anzitutto c'era lo stretto
razionalismo collegato alla verificazione scientifica. Secondo Newman, per difendere la fede la
ragione doveva recuperare la sua piena portata esistenziale, non solo in quanto «logica sulla carta»,
ma in quanto movimento dell'intera persona. La fede non era mai, insisteva, una mera conclusione
della mente: implicava una Parola rivelatrice che ci incontra nel profondo della nostra umanita e da
cosi inizio a un'avventura del cambiamento destinata a durare tutta la vita.

In secondo luogo c'era quello che lui chiamava «liberalismo». Newman sarebbe diventato un
grande paladino dell'educazione liberale, ma il liberalismo a cui si opponeva in ambito religioso era
la diffusa opinione che «non ci fosse verita positiva nella religione» (una frase che uso nell'accettare
la nomina a cardinale all'eta di 78 anni). Newman era fieramente contrario alla propensione della
sua epoca a ridurre la fede a una questione di opinione personale, un po' come la predilezione per un
certo genere musicale. Una delle sue prime poesie, intitolata appunto Liberalismo, cosi descriveva
quel rischio: «Non potete dividere in due la grazia del Vangelo di Dio, uomini dal cuore arrogante!»

| liberali, secondo questi versi del 1833, riducevano la religione a una faccenda meramente
umana, una fonte di serenita e buone intenzioni, evitando cosi le temibili «profondita della grazia».
Quella vaghezza alla moda camuffata da tolleranza era attraente per la cultura del ceto medio
dell'Inghilterra vittoriana, con il suo culto delle comodita, e incoraggiava a prendere il criterio
umano quale unico metro di verita. La superficialita intellettuale e I'inclinazione all'egoismo,
insieme, propugnavano una versione annacquata del Vangelo che Newman chiamava «la religione



La spiritualita cristiana V: Percorsi di santita (2022-2023)
San John Heny Newman - seconda unita

del momento». Per lui, invece, la fede non solo non poteva essere a misura di egoismo, ma
stroncava ogni genere di autocompiacimento.

La terza sfida proveniva dall'interno della religione stessa. Forse per 1’influenza del
romanticismo nella poesia e nelle arti, si dava grande risalto al sentimento religioso e alle emozioni
che accompagnano la conversione. Newman, come vedremo, sarebbe arrivato anche lui ad
apprezzare il ruolo del ‘cuore’, dell’immaginazione' e degli 'affetti' nella vita di fede, ma resto
diffidente verso I'eccessiva messa in risalto del lato sentimentale della religione. Egli temeva che,
cosi facendo, si rischiasse di dimenticare i tesori della storia della Chiesa, la sua lunga tradizione di
riflessioni teologiche e la centralita dei sacramenti. La fede non poteva essere ridotta a una serie di
emozioni, poiché il Vangelo era anche, e soprattutto, la specifica, graduale rivelazione del mistero
di Gesu.

Di fronte a queste sfide Newman cerco di dare maggiore profondita alla riflessione sulla fede e
di rendere giustizia all'intera gamma delle esperienze cristiane. Voleva aiutare le persone a
riscoprire, insieme alla semplicita, anche la complessita della fede. Se fidarsi di cio che ci dicono gli
altri € una normalissima necessita quotidiana, arrivare alla fede cristiana in Dio implica ben piu di
quello che Newman chiamerebbe un «assenso nozionale»; cioe va oltre I'accettazione puramente
teorica e intellettuale dell'esistenza di Dio.

La fede ha bisogno di essere profondamente personale e richiede quindi un «assenso reale», cioé
il riconoscimento dell'esistenza di Dio che non ci lascia quali eravamo. Per spiegarsi meglio,
Newman parlava di normalita del come crediamo ed eccezionalita del cosa crediamo: «Basiamo il
nostro agire sul credere ogni ora della nostra vita [...], a esser specifico della religione non ¢ il fatto
di credere ma cosa e creduto».

«L"attenzione per disposizione e coscienza»

Le parole che precedono furono pronunciate da Newman quand'era un giovane pastore anglicano
di 28 anni. Dieci anni dopo, all'Universita di Oxford, egli inaugurd una serie di cinque sermoni sul
tema generale del rapporto tra fede e ragione. Pronunciati in varie occasioni tra il 1839 e il 1941,
diventarono presto celebri. Alcuni di quelli che li ascoltarono, come il poeta Matthew Arnold, a
distanza di anni rammentavano ancora la musicalita della voce di Newman e l'attenzione quasi
ipnotica suscitata dalla qualita delle sue riflessioni. Quei testi, per i criteri attuali piu conferenze che
sermoni, sono una prima illustrazione dell'antropologia della fede del futuro cardinale. 1l fulcro del
suo pensiero sono le fondamentali attitudini personali che ci aprono, o al contrario ci chiudono, alla
possibilita del credere cristiano. Con insistenza, egli prendeva le distanze dall’allora egemone
scuola oxfordiana delle 'prove’, un'impostazione che cercava di dimostrare l'esistenza di Dio
partendo dal carattere ordinato del cosmo. A suo avviso, i suoi esponenti avevano cercato nel posto
sbagliato. La direzione che Newman preferi prendere era molto piu psicologica, molto piu
imperniata sull'interiorita. Egli era per temperamento assai introspettivo e trovava le disposizioni
interiori di gran lunga piu importanti, per la fede, dei ragionamenti sul mondo cari ai suoi colleghi
accademici. Lo interessavano non tanto le prove dell'esistenza di Dio quanto certi atteggiamenti
personali necessari per arrivare alla fede.

Le origini di questa impostazione sono forse da cercare negli anni in cui era stato studente a
Oxford e aveva avuto un certo numero di inutili discussioni con Charles, suo fratello minore, che
aveva finito col diventare ateo. Sappiamo qualcosa di quegli scambi di idee grazie a otto lettere che

10



La spiritualita cristiana V: Percorsi di santita (2022-2023)
San John Heny Newman - seconda unita

si sono conservate e che sottolineano certe qualita interiori necessarie per passare dall'incredulita
alla fede. A un certo punto Newman disse chiaramente al fratello: «Non sei nello stato d'animo di
chi e disposto ad ascoltare argomenti, quali che siano». Dal momento che «l'evidenza interiore
dipende molto dal sentimento morale», il rifiuto della fede spesso nasce «da un'inadeguatezza del
cuore, non dell'intelletto». Suo fratello gli sembrava bloccato dai pregiudizi verso la fede: quando si
tratta di 'argomenti religiosi' tendiamo a vedere tutto «attraverso le lenti di abitudini precedenti»
(LD, I, pp. 212-226).

Come Newman avrebbe ripetuto anni dopo, una tipica precondizione del rifiuto di credere in Dio
e un'eccessiva fiducia in se stessi, un freddo e orgoglioso rifiuto di ogni dipendenza e I'elusione
della propria coscienza. Il fallimento del tentativo di persuadere il fratello della giustezza della fede
cristiana probabilmente rafforzo in Newman i dubbi sulle impostazioni basate sulla realta esterna e,
dall'altro lato, incremento la sua naturale tendenza a prestare speciale attenzione alle disposizioni
spirituali, dei singoli o di un'intera cultura.

Porre I’accento sugli atteggiamenti interiori o morali indispensabili alla fede porto Newman in
rotta di collisione con l'apologetica allora predominante — sia da anglicano sia da cattolico.
Nell’Apologia pro vita sua, scritta un decennio dopo la conversione, egli fu piuttosto esplicito
riguardo al disagio che provava davanti alle classiche dimostrazioni dell'esistenza di Dio. In un
passo significativo, indica come la sua certezza religiosa sia strettamente legata alla sua esperienza
della coscienza:

Partendo dunque dall’esistenza di Dio (della quale, come ho gia detto, io sono certo come sono
certo della mia stessa esistenza [.. .] ) io guardo fuori del mio io, al mondo degli uomini, e vedo uno
spettacolo che mi riempie di sgomento indicibile. Sembra che il mondo smentisca in pieno quella
grande verita che permea tutto il mio essere [...]. Se guardassi uno specchio e non ci vedessi il mio
volto proverei press'a poco quel che provo quando guardo questo mondo vivente e affaccendato, e
non ci vedo il riflesso del suo Creatore. [...] Se non vi fosse questa voce, che parla cosi chiaramente
alla mia coscienza e al mio cuore, io sarei un ateo [...]; e sono ben lontano dal negare la forza
delle prove dell'esistenza di Dio tratte dall'osservazione generale della societa umana e dal corso
della storia; ma questi argomenti non mi illuminano né mi scaldano; non scacciano I'inverno della
mia desolazione, non fanno sbocciare gemme e spuntar foglie nell'anima mia, non allietano il mio
spirito (A, p. 241).

I sermoni accademici e la «probabilita antecedente»

L’ultima frase della citazione precedente e rivelatrice. Dopo aver espresso la propria visione
piuttosto tragica del mondo, Newman suggerisce che la fede autentica si riconosce nel modo
migliore dai frutti, che comprendono una crescita della vita interiore e un senso di gioia, una
convinzione da lui elaborata piu di dieci anni prima nei suoi sermoni universitari. Dopo la
conversione al cattolicesimo egli temette che le autorita romane non apprezzassero quei testi
oxfordiani.

Durante il soggiorno a Roma nel 1846 aveva trovato una concezione prevalente della fede
speculativa e impersonale, non molto diversa dalle prove esteriori dei colleghi anglicani a cui a suo
tempo aveva opposto resistenza. In una lettera da Roma del 1847 osservo che la sua intuizione piu
originale riguardava I’attenzione da lui prestata alla «probabilita antecedente».

11



La spiritualita cristiana V: Percorsi di santita (2022-2023)
San John Heny Newman - seconda unita

Questa espressione era comparsa spesso nei suoi sermoni accademici e, anche se puo sembrare
complicata, e in realtd molto semplice: la «probabilita antecedente» porta l'attenzione su cio che
precede un'espressione esplicita. Oggi parliamo di area pre-concettuale della riflessione. Sotto le
nostre convinzioni espresse e i nostri ragionamenti ben formulati sulla fede c'e tutta I'area delle
nostre attitudini di fondo. In questo campo nascosto delle nostre disposizioni pre-esistenti Newman
collocava la ‘probabilita’ (o ‘improbabilitd’) del nostro esser pronti per la fede.
Come dice in uno dei sermoni accademici, 1'«errore fatale» del pensiero secolare consiste nel
giudicare «la verita religiosa senza una preparazione del cuore» e aggiunge, criticando il freddo
intellettualismo nell'apologetica:

«Nelle scuole del mondo le vie verso la Verita sono considerate grandi strade aperte a tutti gli uomini,
comunque disposti, in ogni tempo. Ci si deve avvicinare alla Verita senza sussiego». E tutto Newman
ridotto all'essenziale: qualunque cammino verso la fede avra sempre bisogno di una certa
disponibilita spirituale che e l'opposto di un arrogante distacco; a suo modo di vedere, I'orizzonte
religioso diventa reale non attraverso la sagacia argomentativa, ma solo quando «il cuore sia vivo».
Senza questo genere di onesta ricerca non possiamo arrivare a quel «riconoscimento attivo» che ¢ la
fede e porta con sé la propria certificazione.

In altre parole, Newman ha avuto il coraggio di mettere in risalto quello che la cultura
intellettuale, allora e ora, tendeva a trascurare: in materia di fede cid che pud essere elaborato
formalmente & meno importante delle disposizioni, dei desideri e degli atteggiamenti mentali.
Ripetiamolo: I’apertura alla fede, a suo modo di vedere, comporta certe attitudini morali del
singolo, in mancanza delle quali gli sforzi di rendere la fede intellettualmente credibile cadono su
un terreno sterile.

Due anni dopo la conversione al cattolicesimo, Newman preparo un'introduzione a un'eventuale
edizione francese dei suoi sermoni accademici, che pero scrisse in latino. Li troviamo questa frase:
«i preamboli della fede negli individui non cadono nella sfera della scienza». Una traduzione piu
libera potrebbe essere: «le strade che preparano le persone alla fede non sono riducibili all'analisi
empirica». Forse Newman vide una somiglianza tra la propria missione e quella di Giovanni
Battista: aspirava a raddrizzare i sentieri della fede concentrandosi sull'atteggiamento interiore delle
persone, una dimensione che non é facile esprimere: «Tutti gli uomini hanno la ragione, ma non
tutti gli uomini possono dare una ragione».

L'interiorita esistenziale e il movimento della mente

Quando la maggior parte dei suoi contemporanei era alla ricerca di modi di difendere I'esistenza
di Dio usando il linguaggio dell'osservazione empirica, Newman si concentro su quella che
potremmo chiamare 1’interiorita esistenziale. Come ho gia detto, il suo stesso temperamento era
fortemente introspettivo, perfino introverso, ma egli approfittod di queste caratteristiche personali per
attirare I'attenzione verso orizzonti piu profondi di quelli esplorati dalla sottile apologetica dei suoi
colleghi. Newman non perdeva occasione di ripetere che «la fede non nasce dalle prove» che il tale
o il tale altro possono portare, ma da qualcosa di piu spontaneo e attivo, di «piu personale e vivo».

A suo parere, come gli aveva insegnato il caso del fratello, la scelta pro o contro la fede é spesso
influenzata piu da tendenze e pregiudizi piut 0 meno consci che da precise convinzioni. Ogni
persona e influenzata da principi e abitudini potenti e non sempre espliciti, particolarmente in fatto
di convinzioni religiose. Se non prestiamo attenzione alle aree piu silenziose delle nostre riflessioni,

12



La spiritualita cristiana V: Percorsi di santita (2022-2023)
San John Heny Newman - seconda unita

rischiamo di scambiare le spiegazioni di superficie col reale funzionamento della nostra mente.
Con una metafora molto felice, Newman suggerisce che il movimento del nostro pensiero
assomiglia all’esperto scalatore che si arrampica istintivamente su una ripida parete, ma non
saprebbe riferire agli altri tutti gli aspetti della sua impresa:

La mente vaga qua e I3, e si distende, e avanza ad una velocita che é diventata proverbiale, e con una
sottigliezza e una versatilita che confondono ogni indagine. Essa passa da un punto all'altro [...] e fa progressi
in modo non dissimile da uno scalatore su una ripida parete, che, con occhio svelto, mano pronta e piede
fermo, ascende come egli stesso non sa, per doti personali e in base all'esperienza, piuttosto che in base a
regole, senza lasciare traccia dietro di sé, e incapace di insegnarlo ad altri. [.. .] E tale € in particolare il modo
in cui tutti gli uomini, dotati o non dotati, di solito ragionano — non in base a regole, ma in base ad una
facolta interiore.

La tendenza introspettiva di Newman non era una questione di solitaria soggettivita.
Indubbiamente, la sua impostazione era psicologica e morale (due aggettivi che usava in riferimento
al suo lavoro), ma il suo scopo era arrivare all'impegno e all’azione. Voleva rendere giustizia al
dinamismo del nostro cercare e trovare. Alla luce di cio, le tanto ammirate cadenze della sua prosa
erano tutt'altro che un esercizio estetico: miravano a rendere la finezza e la spontanea energia della
mente indagatrice.

Un detto di Newman, abbastanza famoso da finire nell'involucro dei cioccolatini italiani chiamati
Baci, é: «Vivere e cambiare, ed essere perfetti e aver cambiato spesso». Viene da un suo studio
sullo sviluppo della dottrina, un libro che coincise con la sua conversione al cattolicesimo nel 1845,
ma in realta e stato un punto fermo e una caratteristica del suo pensiero durante tutta la vita. A 15
anni fu affascinato dalla frase: «La crescita e lI'unica prova della vita». Tempo dopo, le teorie di
Darwin non lo turbarono nella stessa misura di molti suoi contemporanei. In una lettera del 1874
commentd che non c'era «niente nella teoria dell'evoluzione che fosse in contrasto con un Dio
onnipotente».

Tanto la celebrata eleganza dello stile quanto I'attenzione al realizzarsi dello sviluppo sono
un'eco della sua concezione della fede come una continua scoperta. Per Newman la certezza non
era qualcosa di statico, ma un’avventura della profondita. Una delle sue parole preferite era
enlargement (ampliamento) e la applicava tanto all'educazione quanto alla vita del credente. Percio,
rispecchia poco la sua visione descriverlo come se sostenesse una teologia della fede
prevalentemente dottrinale o immobile (come oggi, purtroppo, si tende a fare in certi ambienti).
Cosi come sottolineava il coinvolgimento dell'intera persona nel giungere alla fede, egli amava
parlare di «avventura» spirituale (un‘altra sua parola prediletta) riguardo al modo di ciascuno di
vivere la propria fede.

Il ruolo «realizzante» dell'immaginazione

Il personalismo di Newman ha inaugurato una nuova scuola di pensiero sulla fede che ha contato
molti seguaci anche in periodi recenti. Come si € visto, egli ha cercato di gettare un ponte tra la
ricerca della verita religiosa e le qualita spirituali e morali delle persone, le loro vive disposizioni.

La messa a fuoco non e sul pensiero puro o su qualche forma specializzata di razionalita, ma sul
processo dello scoprire la verita e agire di conseguenza. E questo il senso di «reale», un’altra delle
parole chiave del cardinale. Di significato opposto a «reale» & per lui «nozionale», che rimanda a un
intellettualismo lontano dall'attivita di decisione e impegno. In questo, Newman fu coraggiosamente

13



La spiritualita cristiana V: Percorsi di santita (2022-2023)
San John Heny Newman - seconda unita

controcorrente. Voleva smascherare I'illusione della neutralita che aveva sedotto i suoi (e i nostri)
contemporanei presentandosi come la sola via credibile verso la verita. Al contrario, e in qualche
modo nello spirito di sant'/Agostino, egli ha esplorato il mondo piu personale della ricerca e della
scoperta. Il suo scopo era difendere quella che Lonergan avrebbe poi chiamato la «soggettivita
autentica».

Se fosse vissuto un secolo piu tardi, Newman avrebbe potuto senz’altro adoperare il termine
«esistenziale» al posto di «reale». E affascinante che nelle minute della sua Grammatica
dell'assenso egli abbia scritto inizialmente «assenso immaginativo» e solo in seguito abbia cambiato
«immaginativo» in «reale» (di fatto gli sfuggirono alcune occorrenze, per cui la scelta iniziale &
ancora visibile). Con ogni probabilita il motivo del cambiamento fu il timore di essere frainteso:
ancora oggi le persone confondono facilmente 'immaginativo’ con ‘immaginario’, il che rischia di
far sembrare la fede come lui la intendeva qualcosa di simile a una fantasticheria. Per Newman,
daltra parte, il ruolo positivo dell'immaginazione nella fede diventdo una delle considerazioni
principali, specialmente negli anni in cui lavoro alla Grammatica dell'assenso.

Per lui la funzione dell'immaginazione era quella di «realizzare» la fede, nel senso di rendere Dio
una presenza letteralmente reale nella vita di una persona. Una delle sue affermazioni piu forti
sull'immaginazione risale al 1841, a una serie di lettere a un giornale in cui polemizzo con Sir
Robert Peel. Inaugurando una nuova biblioteca pubblica a Tamworth, quell'importante uomo
politico aveva sostenuto che i frutti dati in passato dalla religione potevano ormai essere ricavati
dallo studio della letteratura e delle scienze. L'idea inorridi Newman perché era contraria non solo
alla sua idea del carattere unico della verita religiosa, ma anche a tutta la sua antropologia. Nella
risposta egli espresse la sua filosofia dell'uomo come tutt'altro che un «animale che ragiona», perché
fatto per I'azione e mosso dai sentimenti. E osservo che «il cuore € di solito raggiunto non attraverso
la ragione ma per mezzo dell'immaginazione».

L'importanza di questa idea e sottolineata dal fatto che quasi trent'anni piu tardi Newman
avrebbe citato alcune pagine della polemica con Peel nella Grammatica dell'assenso e avrebbe
proseguito sostenendo che la fede ha bisogno di essere «riconosciuta, accolta e assimilata in quanto
realta dall'immaginazione religiosa» (GA p. 98) e che «la teologia dell'immaginazione religiosa»
fornisce «una presa viva sulle verita» e percio apre una porta sugli «abiti mentali della religione
personale» (GA, p. 117).

C'e in tutto questo un'importante intuizione pastorale: se la verita religiosa non tocca in qualche
modo la nostra immaginazione, non riuscira a essere viva sul piano personale.
Newman riteneva che I'immaginazione fosse anche un decisivo campo di battaglia per la fede. Si
tratta infatti di una zona di fragilita in cui immagini distorte o superficiali della religione possono
far apparire plausibile o naturale la mancanza di fede. Nel suo quaderno di appunti scrisse una volta
che «l'immaginazione, non la ragione, & il grande nemico della fede». Ma in genere
I'immaginazione fu per lui un ambito promettente, in cui la fede aveva la possibilita di diventare
spiritualmente «reale». Avrebbe certamente approvato metodi di preghiera che inscenano brani dei
Vangeli per renderli piu vivi, ma pensava che l'immaginazione fosse qualcosa di piu di una
visualizzazione, riguardando non il solo intelletto, ma la sensibilita quale luogo in cui possiamo
meglio «discernere» e «fare nostre» le realta della fede. A suo parere l'affermazione «Dio esiste»
puo essere formulata su due piani affatto diversi: puo restare un' «xammissione fredda e inefficace»
se «le facolta immaginative non sono stimolate» e percio i cuori restano freddi, ma pud anche

14



La spiritualita cristiana V: Percorsi di santita (2022-2023)
San John Heny Newman - seconda unita

causare una «rivoluzione nella mente» se entra nella nostra «<immaginazione» ed «é abbracciata con
un assenso reale» (GA, pp. 126-127). Quando l'immaginazione si risveglia, la fede evade
dall'impersonale e diventa fruttuosamente esistenziale. Questo e un elemento importante nella
'mappa della fede' di Newman.

Tramite l'immaginazione, anziché tramite la riflessione intellettuale, arriviamo alla certezza
religiosa e apriamo la porta all'impegno religioso concreto. L'immaginazione é per lui un luogo
della logica intuitiva e, in quanto tale, una mediazione decisiva della fede.
Dal punto di vista delle piu recenti teologie della fede, le intuizioni di Newman sull'immaginazione
appaiono particolarmente profetiche. Parliamo oggi di rimediare al divorzio tra teologia e
spiritualita o di ripensare il ruolo delle dimensioni affettiva ed estetica della fede.

L'insistenza di Newman sull'immaginazione che giungendo al cuore rende «reale» la fede € in
armonia con questi sviluppi. Pensatori recenti, da Einstein a Ricoeur, hanno ritenuto
I'immaginazione una delle principali forme di conoscenza. Alla sua maniera magari meno
sistematica, Newman indico precisamente questa direzione. Altri autori, come William Lynch e
David Tracy, hanno esplorato I'immaginazione incarnazionale cristiana. Anche per Newman
I'immaginazione era un veicolo di definitezza, degno tanto dell'Incarnazione che del percorso della
conversione religiosa. In questo modo l'immaginazione & un ponte tra la definitezza storica
dell'Incarnazione e le strade pit soggettive e intime che ci conducono al si alla fede.

15



