
La spiritualità cristiana V: Percorsi di santità (2022-2023)  
San John Heny Newman - seconda unità 

 
 

1 
 

San John Henry Newuman (1801-1890) 
 

1. Cenni biografici su San John Henry Newman
1
 

 

Alle prese con Dio 

San John Henry Newman è nato a Londra il 21 febbraio 1801, figlio di un banchiere anglicano e 

di madre discendente dagli ugonotti francesi. Dai genitori, membri praticanti della Chiesa 

anglicana, gli fu impartita una buona educazione religiosa fondata sulla Bibbia e sul catechismo.  

Nel 1808 Newman entra nella scuola privata di Ealing (in quei tempi fuori Londra) dove ricevette 

un’educazione elevata e manifestò la sua notevole intelligenza.  

All’inizio dell’adolescenza subì una crisi spirituale: per affermare la sua personalità e la sua 

autonomia, pensò che fosse necessario non dipendere da nessuno, neppure da Dio, che rifiutò con 

un senso di superiorità. Ripensando a quella crisi adolescenziale scrive nel 1859: «La tua grazia 

meravigliosa mi fece cambiare completamente direzione quando ero simile più al diavolo che a un 

cattivo ragazzo».  

L’espressione, presa nel senso forte, delinea la situazione di Newman prima della conversione. 

Individua il suo peccato, un peccato d’orgoglio, simile a quello del diavolo; era una rivolta 

dell’intelligenza, un’affermazione di indipendenza, un rifiuto di Dio. Questo spiega l’insistenza con 

cui egli tornò sulla sua « prima conversione », come la svolta decisiva con la quale passò dal fronte 

di satana a quello di Dio, e orientò sempre, in profondità, la sua vita.  

Data la sua importanza eccezionale, è necessario coglierne il vero significato. A prima vista, la 

conversione si presenta con le caratteristiche tipiche di quella insegnata e predicata dagli 

«evangelici», cioè l’isolamento dalle persone e dalle cose, il valore del proprio essere, la certezza 

della predestinazione da parte di Dio. 

Sulla base di tali elementi alcuni studiosi, tra i quali H. Bremond, hanno ritenuto l’avvenimento 

più importante dell’adolescenza di Newman come un fenomeno d'ispirazione e di carattere 

«evangelici»; se si guarda però con attenzione, si dovrà ammettere che la somiglianza è soltanto 

superficiale, mentre la realtà è essenzialmente diversa. 

La conversione di Newman non fu semplicemente emotiva ma totale, assoluta; investì la sua 

intelligenza, il suo cuore, a sua volontà: fu un incontro con la verità, un atto di amore, un passaggio 

all’azione. Questa triplice risposta significa che tutto l’essere fu centrato in Dio, nella Trinità, per 

mezzo del Cristo. Il fatto che gli evangelici Mayers e Scott abbiano influenzato Newman con 

dottrine calviniste, non incrina l'evidenza che l’essenza della sua conversione sta in un modo nuovo 

di vivere quei principi cristiani che egli aveva assorbito fin da fanciullo nella sua famiglia, e in una 

maniera viva e personale di intendere la salvezza, vista non come qualcosa di esteriore e di 

aggiunto, ma piuttosto come qualcosa che lo interessa e lo coinvolge completamente. 

Soprattutto va messo in risalto il fatto che nella sua esperienza mancano quegli elementi 

spettacolari che, nelle descrizioni degli evangelici costituivano il bagaglio del convertito: 

convinzione cupa del peccato, terrore, disperazione. Insistendo su queste caratteristiche 

essenzialmente soggettive, questi, contagiati anche da una certa moda di introspezione, allora 

diffusa in alcuni ambienti inglesi, avevano dimenticato l’aspetto oggettivo della religione; per loro i 

                                                           
1
 Liberamente tratto da G. VELOCCI, J.H. Newman, Gesù, Edizioni paoline, Milano 1992, 7-44. 



La spiritualità cristiana V: Percorsi di santità (2022-2023)  
San John Heny Newman - seconda unità 

 
 

2 
 

dogmi non avevano valore per il contenuto, ma per la capacità di suscitare le emozioni 

caratteristiche del vero cristiano. 

La prima conversione di Newman, che pur comportò un notevole travaglio interiore, non 

obbediva quindi agli schemi «evangelici». Nel 1826 egli scriveva:  

«Sul punto in questione [la prima conversione], i miei sentimenti non sono stati violenti, ma un ritorno ai 

principi già un rinnovamento di essi; per la potenza dello Spirito Santo io non solo li avevo sperimentati, ma 

in una certa misura già messi in pratica nella fanciullezza». 

  

Nell’università ad Oxford 

La crisi durò solo un anno e mezzo e poi due fatti segnarono la sua esistenza: la povertà in cui si 

trovò la famiglia per il fallimento della banca del padre e una malattia che lo colpì proprio in quel 

tempo. In questo periodo incontrò il rev.do Walter Mayers, fervente pastore evangelico che 

Newman considera «l’umano strumento di questo inizio di fede divina». 

Nel 1817 entra nel Trinity College di Oxford e pur essendo preparato con applicazione lunga e 

intesa non superò l’esame di degree. Costretto a lasciare il Trinity College, passò all’Oriel College 

dove superando l’esame fu eletto "fellow": qui e dell'Oriel College, ambiente nel quale sviluppò 

un'amicizia con diversi intellettuali famosi. 

Dopo un periodo di raccoglimento e di riflessione decise di divenire sacerdote: questa scelta lo 

portò a un creo stente impegno morale e ad una tensione sempre Maggiore verso la santità. Quando 

ricevette il diaconato, nel 1824, scrisse:  

«È finito. Appena mi furono imposte le mani, il mio cuore ebbe un fremito. Le parole per sempre sono 

così terribili [...] ‘per sempre”: parole nelle quali non bisogna più tornare. Io ho su di me responsabilità fino 

alla morte» .  

Con il passare del tempo conquistò la stima di tutti nell’Oriel College tanto che nel 1826, in 

riconoscimento dei suoi meriti e delle sue qualità intellettuali e morali, fu nominato Tutor, cioè 

educatore e docente dello stesso College. 

Accolse il nuovo incarico con gioia e con senso di responsabilità, vivendolo come una missione 

pastorale:  

«Devo accogliere gli impegni del mio ufficio con la convinzione di essere un servo di Cristo e di avere il 

compito di annunciare il Vangelo, con la persuasione del valore delle anime e di dover rendere conto un 

giorno di tutte le occasioni che mi si sono presentate per essere utile a tutti quelli che mi sono stati affidati». 

Si consacrò a tempo pieno alla formazione spirituale e intellettuale degli studenti; questa attività 

ebbe un influsso positivo su di lui perché lo liberò dall’astrattezza della speculazione e dall’aridità 

dello studio. In questo periodo, nonostante la sua attività pastorale, subiva giorno per giorno, 

insensibilmente, l’ascendente degli agguerriti professori di Oxford i quali sottoponevano ogni 

problematica alla critica più severa e ponevano difficoltà e riserve all'accettazione dei dogmi della 

fede.  

Per un certo tempo ne fu parzialmente contagiato e cominciò a ragionare alla maniera dei 

razionalisti, pur conservando l’inquietudine della sua missione e una certa resistenza interna; la crisi 

non durò a lungo, perché intervennero due fatti che lo scossero fortemente e lo costrinsero a un 

approccio più esistenziale alla fede: una nuova grave malattia e la morte improvvisa, nel gennaio 

1828, della sorella Mary, la sorella più giovane e più amata, con la quale aveva instaurato un 

rapporto di amicizia e di tenerezza, lo colpirono profondamente e lo richiamarono dolorosamente 



La spiritualità cristiana V: Percorsi di santità (2022-2023)  
San John Heny Newman - seconda unità 

 
 

3 
 

alla realtà della vita, al mistero della morte, facendogli sentire la vanità delle cose umane e la 

certezza di un altro mondo più stabile, migliore.  

Superato lo scoglio del liberalismo, Newman diede una svolta ai suoi interessi culturali e si 

dedicò allo studio dei Padri della Chiesa, nei quali trovò degli amici e dei maestri di vita e di 

pensiero cristiano. Cominciò a leggerli in ordine cronologico, con avidità e con notevole profitto, 

restando particolarmente colpito dai Padri della scuola di Alessandria, che lo affascinarono in modo 

irresistibile. 

Portò lo spirito del Padri nel nuovo compito affidato gli nel 1828, come parroco di St Mary, la 

chiesa universitaria di Oxford; questa missione lo riempì di entusiasmo e fu per lui «come un soffio 

di primavera dopo l’inverno»; vi si dedicò con vivo zelo e con grande impegno, orientando la sua 

opera in varie direzioni: nella difesa del dogma, nella riforma morale, nel risveglio ascetico, nel 

rinnovamento liturgico. 

Interruppe l'intensa attività verso la fine del 1832 quando, su invito dell’amico H. Froude, e per 

riposarsi dal lavoro spossante che aveva sostenuto nello scrivere il suo primo libro Gli ariani del IV 

secolo, intraprese un viaggio nell’Europa meridionale durante il quale visitò la Grecia, Malta, 

l’Italia e varie isole del Mediterraneo. Poté arricchire il suo spirito con il contatto diretto con i 

luoghi della civiltà classica, luoghi che guardò tuttavia prevalentemente con occhio cristiano. 

Fu Roma il luogo che lo avvinse maggiormente e gli «rubò il cuore», provocando sentimenti 

complessi e contrastanti, di ammirazione e di sdegno, di fascino e di rifiuto. Egli scriveva nelle sue 

lettere:  

«Dopo l’arte, Roma deve essere considerata il vero domicilio della religione. Quanti diversi sentimenti si 

impossessano dell’animo quando ci si trova qui. Si è, infatti, nel luogo dove il martirio ha trionfato, dove si 

trovano i sepolcri degli apostoli e di tanti altri santi. Tutt’intorno si vedono quelle costruzioni e quei 

panorami che hanno visto anche loro; si è, insomma, in quella città a cui l’Inghilterra deve il tesoro del 

Vangelo. D’altra parte, però, si vedono quelle manifestazioni di superstizione o, piuttosto, ciò che è ancora 

peggio, il loro riconoscimento ufficiale come parte essenziale del cristianesimo».  

Scriveva ancora in una lettera:  

«Roma, un luogo meraviglioso, la prima città, nota bene, che ho mai lodato... il luogo più incantevole del 

mondo. E ora che altro posso dire di Roma, che è la prima fra tutte le città, e che tutto il resto che io abbia 

visto non è che polvere (compresa la cara Oxford) a confronto della sua maestà e della sua gloria? E mai 

possibile che un luogo così sereno e così eccelso sia la gabbia di creature immonde? Io non ci credo finché 

non vedrò le prove. Ieri in San Pietro, oggi in San Giovanni in Laterano, mi sono sentito tanto piccolo; 

specialmente per le grandi misure e la grazia delle proporzioni che ti fanno sentire piccino e spregevole».  

Roma gli rimase profondamente impressa nell’animo, ma, pur vedendo  

«una grande apparenza di pietà nelle chiese », egli sentiva «la città sotto una maledizione... ». «Oh, che 

fosse sana la tua fede, poiché tu dai riposo al cuore, o Chiesa di Roma ». 

La complessità delle impressioni provate da Newman nei confronti di Roma manifestava la 

corrente sotterranea, ma continua, dei pensieri contrastanti che portava in se stesso; il mondo e la 

vita di ogni uomo gli erano parsi sempre come la posta in gioco tra la luce e le tenebre. Ne fece 

presto l’esperienza quando da Roma tornò in Sicilia, dove venne colpito da una grave malattia 

durante la quale andò soggetto a sensazioni misteriose, di carattere mistico, in cui sentì la lotta tra 

l’anima, Dio e il diavolo. Fu allora che ripensò a tutta la sua vita, e la vide sotto il segno della 



La spiritualità cristiana V: Percorsi di santità (2022-2023)  
San John Heny Newman - seconda unità 

 
 

4 
 

Provvidenza alla quale, nonostante brevi periodi di smarrimento, aveva cercato di corrispondere 

sempre.  

Così, poteva esclamare: «Non morrò perché non ho peccato contro la luce ». Ma la Provvidenza gli 

fece sentire anche l’appello per la sua missione futura: «Ho un lavoro da compiere in Inghilterra». 

Newman espresse i suoi sentimenti di abbandono in Dio e di speranza nella poesia Lead, kindly 

light (Guidami, luce gentile), composta durante il viaggio di ritorno in patria e divenuta famosa poi 

in tutto il mondo anglosassone.  

 
Guidami Tu, Luce gentile, 

attraverso il buio che mi circonda, 

sii Tu a condurmi! 

La notte è oscura e sono lontano da casa, 

sii Tu a condurmi! 

Sostieni i miei piedi vacillanti: 

io non chiedo di vedere 

ciò che mi attende all’orizzonte, 

un passo solo mi sarà sufficiente. 

Non mi sono mai sentito come mi sento ora, 

né ho pregato che fossi Tu a condurmi. 

Amavo scegliere e scrutare il mio cammino; 

ma ora sii Tu a condurmi! 

Amavo il giorno abbagliante, e malgrado la paura, 

il mio cuore era schiavo dell’orgoglio; 

non ricordare gli anni ormai passati. 

Così a lungo la tua forza mi ha benedetto, 

e certo mi condurrà ancora, 

landa dopo landa, palude dopo palude, 

oltre rupi e torrenti, finché la notte scemerà; 

e con l’apparire del mattino 

rivedrò il sorriso di quei volti angelici 

che da tanto tempo amo 

e per poco avevo perduto (In mare, 16 giugno 1833) 

 

La riforma della Chiesa anglicana 

Quando Newman giunse in Inghilterra nel luglio del 1833, accadeva un fatto di grande portata 

storica. J. Keble, suo amico di vecchia data, il giorno 14 pronunciò dal pulpito dell'università il 

sermone delle assise, dal titolo L’apostasia nazionale: era una vivace protesta e una severa denuncia 

della decadenza della Chiesa anglicana, imborghesita, asservita allo Stato e invasa dal razionalismo 

e, nello stesso tempo, un vigoroso appello al rinnovamento. In seguito a quel sermone Keble, con un 

manipolo di uomini animati dai suoi stessi sentimenti, Newman, Hurrel Froude, William Palmer, 

Arthur Perceval, Hugh  Rose, passarono all’azione dando vita al Movimento di Oxford. 

Questi « spiriti audaci » erano convinti che i tempi fossero maturi per un’azione che andasse al di 

là della semplice difesa della Chiesa nei confronti dello Stato; miravano anzitutto a portare un soffio 

di vita nuova nei seguaci della Chiesa anglicana, dal clero ai semplici fedeli, proponendo loro come 

ideale il cristianesimo delle origini. 

Newman divenne ben presto l’anima e il promotore più ardito del Movimento; vi diede, 

anzitutto, una base dottrinale, fondata su tre capisaldi: il principio dogmatico, la credenza, cioè, 

nelle verità della fede, come realtà concrete, oggettive; il principio sacramentale, vale a dire la fede 



La spiritualità cristiana V: Percorsi di santità (2022-2023)  
San John Heny Newman - seconda unità 

 
 

5 
 

nell’esistenza di una Chiesa visibile, con sacramenti e riti come canali della grazia invisibile; il 

principio (negativo) dell’antiromanesimo, vale a dire la lotta contro la Chiesa di Roma. 

Newman aveva una certezza assoluta nei due primi principi, il dogmatismo e il sacramentale; si 

sentiva, però, inquieto, riguardo al terzo, l’antiromanismo e avvertiva un conflitto tra il cuore e la 

ragione: 

«Il mio sentimento somigliava a quello di chi, in tribunale, sia costretto a testimoniare contro un amico … 

Per un caso di coscienza, dunque, anche contraddicendo i miei sentimenti, io mi sentivo in dovere di 

protestare contro la Chiesa di Roma».  

Per la rinascita della chiesa anglicana e per il risveglio delle anime Newman, dal 1833 al 1839 

non conobbe soste tanto che, riferendosi a quegli anni, poté scrivere: «Dal punto di vista umano fu il 

periodo più felice della mia vita». 

 

La crisi e la conversione 

Sicuro della validità della sua causa, fondato su saldi principi dottrinali, dedito totalmente al suo 

programma, Newman portò avanti il Movimento di Oxford trascinando molti altri nella sua scia e 

imponendosi all'attenzione dell'Inghilterra.  

Ma nell’estate del 1839 avvenne un fatto che lo scosse profondamente e fece sorgere il dubbio 

nel suo spirito: che la Chiesa anglicana non fosse la vera Chiesa, e che quindi egli si stesse battendo 

per una causa sbagliata. Fu colpito da questo pensiero mentre conduceva, nell’estate di quell’anno, 

una ricerca sui monofisiti e sul concilio di Calcedonia: gli parve che in quella storia si riflettesse la 

storia religiosa dei suoi tempi.  

Il superamento del dubbio fu arduo e richiese a Newman un lungo cammino:  

«La certezza è un punto di arrivo, ma il dubbio è un lungo cammino; io non ero ancora vicino alla 

certezza. La certezza è un’azione riflessa; è un sapere di sapere. Credo di non averla mai avuta fino alla 

vigilia del mio ingresso nella Chiesa cattolica. Anche un dubbio pratico ed efficace è un punto fermo: ma chi 

può facilmente riconoscerlo da sé? Chi può decidere qual’è il momento in cui i piatti della bilancia 

dell’opinione cominciano a invertirsi e quella che prima sembrava una probabilità corroborante a favore di 

una certa credenza, diventa un concreto dubbio a suo sfavore?». 

Newman era un ragionatore sottile; questa sua qualità lo costringeva a esaminare tutti gli aspetti 

e tutte le possibilità di una realtà, di un avvenimento; e lo rendeva guardingo, lento nell’avanzare e 

nell’assumere una responsabilità. Si sforzava di superare l’incertezza facendo un passo alla volta, 

compiendo quello che la situazione presente gli consentiva. Un esempio di questo comportamento 

furono le dimissioni da parroco (vicar) di St. Mary, che egli diede non per delusione, irritazione o 

impazienza, ma in seguito alla convinzione che la Chiesa anglicana non era nella verità.  

Si dibatté ancora a lungo nell’incertezza della vera Chiesa; ma tale stato, con il passare del 

tempo, raggiunse un livello troppo alto, una punta acuta che era impossibile sostenere; l’intelligenza 

è fatta per la certezza e a un certo momento è necessario risolvere il dubbio che è contro natura e 

produce una situazione di violenza:  

«Non potevo seguitare a questo modo, né al lume del dovere né a quello della ragione. La mia difficoltà 

era questa: mi ero grandemente ingannato una volta; chi mi assicurava che non m’ingannassi ancora? A quel 

tempo m’era sembrato di aver ragione; come potevo esser certo di averla ora? Come nel 1840 avevo 

ascoltato i dubbi nascenti a favore di Roma, così ora ascoltavo i dubbi languenti a favore della Chiesa 

anglicana. La certezza è un saper di sapere; quale interiore garanzia c’era per me di non cambiare un’altra 



La spiritualità cristiana V: Percorsi di santità (2022-2023)  
San John Heny Newman - seconda unità 

 
 

6 
 

volta dopo che fossi diventato cattolico? Avevo sempre paura di questa possibilità, benché pensassi che 

sarebbe venuto il momento in cui tale paura mi avrebbe abbandonato. Ad ogni modo bisognava porre un 

limite a queste vaghe apprensioni; dovevo fare come meglio potevo e affidare l’esito a qualcuno più potente 

di me». 

Tormentato dal dubbio, affaticato e nello stesso tempo convinto da una lunga riflessione, 

Newman si decise a farsi cattolico, ma solo per ubbidire alla coscienza, solo perché Dio lo 

chiamava e solo perché così poteva esser salvo. Poté uscire dal suo dilemma angoscioso:  

«Tutto il problema sta qui: posso io (è una domanda personale, non rivolta ad un altro, ma a me stesso), 

posso io salvarmi nella Chiesa d’Inghilterra? Sarei salvo se morissi stanotte? È un peccato mortale per me 

non passare ad un’altra comunione?». 

Forse nessuno nella storia del cristianesimo si è posto in maniera così lancinante il problema 

della conversione come condizione assoluta per la salvezza. Newman volle farsi guidare solamente 

dalla ragione e dalla verità, data l’enorme posta in gioco, che per lui era un fatto di massima 

importanza: il problema dell’essere o non essere salvo. E la certezza a poco a poco si fece strada:  

«Quel che ancora mi trattiene è lo stesso sentimento che mi ha trattenuto così a lungo: la paura che tutto 

sia frutto d’illusione; ma la convinzione resta salda in tutte le circostanze, ed in tutte le condizioni di spirito. 

E acquista sempre più forza, per me, una considerazione molto seria: che le ragioni per cui credo quel che 

insegna la nostra Chiesa devono portarmi necessariamente a credere di più, e non credere di più equivale a 

ricadere nello scetticismo». 

La ricerca, la riflessione costante e sincera portarono finalmente Newman a uno stato di certezza 

assoluta, oltre la quale era impossibile andare, anche se egli era ancora spinto dalla sua mente 

inquieta a sottilizzare:  

«Le mie convinzioni hanno raggiunto, credo, il massimo della forza; ma è tanto difficile capire se è un 

imperativo della ragione o della coscienza. Non riesco a stabilire se mi sento spinto da spinto da quel che mi 

sembra una certezza o dal senso del dovere». 

Ma furono la ragione e la coscienza che spinsero Newman a fare il passo decisivo, a entrare nella 

Chiesa cattolica. 

 

Il rinnovamento della Chiesa cattolica 

L’8 ottobre 1845, nella pace di Littlemore, John Henry Newman, nelle mani di padre Domenico 

Barberi della Madre di Dio, religioso passionista, pronunciò l’abiura dell’anglicanesimo e diventò 

cattolico, apostolico, romano. Scrisse: «Fu per me come l’entrare in un porto, dopo una crociera 

burrascosa. La mia felicità è senza interruzione». Gladstone, primo ministro britannico, commentò: 

“Mai la Chiesa Romana, dopo la riforma protestante, ha riportato una vittoria più grande!”. 

La conversione di Newman fu un avvenimento. Parecchi suoi intimi lo imitarono 

immediatamente. Alcuni, anzi, lo avevano preceduto di qualche giorno. Altri lo seguiranno come 

Faber che diventerà un grande maestro di vita cristiana. In meno di un anno, si susseguirono oltre 

trecento conversioni, tutte di intellettuali, professori, teologi. La Chiesa anglicana si sentì scossa. Di 

fronte alla tempesta scatenata da Newman, cercò un uomo capace di rispondergli e di confutare il 

“deplorevole” Saggio sullo sviluppo del dogma: Henry Manning, pastore zelante, che dopo la morte 

della moglie, viveva come un eremita, ascetico e influente. Ma Manning, partito per confutare, 

rimase confutato: il 6 aprile 1851, anche lui entrava nella Chiesa Cattolica. Presto sarebbe diventato 

prete e Vescovo. 



La spiritualità cristiana V: Percorsi di santità (2022-2023)  
San John Heny Newman - seconda unità 

 
 

7 
 

Intanto John Henry era stato inviato a Roma, da Mons. Wiseman, ora vescovo dei cattolici 

inglesi. Al Collegio di Propaganda Fide, completò i suoi studi teologici e ricevette, il 26 maggio 

1847, l’ordinazione sacerdotale. Poi, incoraggiato da Papa Pio IX, che proprio in quei giorni 

pensava a ristabilire il Cattolicesimo nella sua pienezza in Inghilterra, tornò nella sua patria a 

fondarvi l’“Oratorio di San Filippo Neri”.  

Ormai cinquantenne, viveva la stagione più bella della sua vita: sicuro di aver raggiunto la 

Verità, di essere in comunione con il Papa di Roma, cioè con Gesù Cristo fondò le case dell’ 

“Oratorio” a Maryvale, a Birmingham, a Londra, a Edgbaston... Nel 1850, Mons. Wiseman era 

nominato arcivescovo di Westminster e Cardinale. 

Davvero era tempo di lavorare per il trionfo della Chiesa Cattolica. 

 

La Croce risplende di luce 

Tutto all’inizio fu bello e facile. Poi venne un periodo di grandi prove. Pose mano a grandi 

opere: la fondazione dell’Università a Dublino, la traduzione inglese della Bibbia, la direzione di 

una rivista, la fondazione di un Oratorio a Oxford per i giovani cattolici che frequentavano 

l’Università, sembravano fallire tutte tra le sue mani. Padre Newman si trovò solo, incompreso, 

considerato quasi pericoloso... Ma nulla lo scoraggiò. Fedelissimo alla Chiesa Cattolica, compì la 

difesa della Verità con i suoi poderosi volumi che guadagnarono al Cattolicesimo la simpatia degli 

anglicani e l’ammirazione degli avversari. Lui, da parte sua, non si sentiva rivale di nessuno, 

rispondeva con il perdono, la preghiera, il servizio ai giovani. 

Nell’Oratorio di Birmingham, dove viveva, si occupava dell’educazione intellettuale, morale, 

integrale dei ragazzi, con uno stile di bontà e di amorevolezza, sulla scia di San Filippo Neri e come 

sarebbe piaciuto a un umile grandissimo contemporaneo, Don Bosco (che per la conversione degli 

anglicani aveva pure pregato, sofferto e operato presso Pio IX...). Ma sembrava essere un 

dimenticato: brillavano ora quei convertiti Faber, Manning, Ward – cui egli aveva aperto la strada. 

Nel 1864, però, capitò che il dott. Kingsley, in un opuscolo, tacciò i cattolici di ipocrisia, 

aggiungendo che i preti cattolici sono dei bugiardi... Padre Newman insorse con la forza del suo 

genio, spiegando tutti i motivi della sua conversione al Cattolicesimo. Nacque il suo capolavoro: 

l’Apologia pro vita sua, un libro fremente di passione e di vita, con cui schiacciò l’avversario, e che 

gli acquistò un prestigio immenso in Inghilterra e in tutto il mondo cattolico. In questo testo 

scriveva:   

Nella Chiesa Cattolica, riconobbi immediatamente una realtà nuovissima per me. Sentii che non ero io a 

costruirmi una Chiesa con lo sforzo del mio pensiero. Il mio spirito allora si quietò in se stesso. La 

contemplavo – la Chiesa – come un fatto obiettivo, di incontrovertibile evidenza». 

Due anni dopo pubblicò un’altra opera a difesa della mariologia cattolica che E. Pusey aveva 

duramente criticato accusandola di esagerazione e di superstizione. Nella  

sua risposta in forma di lettera, Newman dimostrò in maniera ineluttabile come le accuse fossero 

senza fondamento, in quanto la teologia cattolica su Maria, nelle sue linee maestre, era totalmente 

ortodossa, fedele all’insegnamento dei Padri e della migliore tradizione. 

Nello scritto egli rivelò un aspetto importante del suo spirito, quello ecumenico, cioè il desiderio 

di incontrare i cristiani delle altre confessioni per ricostruire l’unità spezzata. Quattro anni dopo, nel 

1870, pubblicò il suo capolavoro filosofico-teologico, la Grammatica dell’assenso, nella quale 

affrontò l’eterno problema del rapporto tra scienza e fede, e tentò di darvi una soluzione nuova, 



La spiritualità cristiana V: Percorsi di santità (2022-2023)  
San John Heny Newman - seconda unità 

 
 

8 
 

personale, adatta alla mentalità moderna. L’opera è una specie di testamento spirituale in cui sono 

raccolte tutte le idee e tutte le osservazioni che Newman aveva elaborato ogni qualvolta si trovava 

di fronte a difficoltà della fede. Aveva ripetutamente provato a stenderlo, ma aveva sempre trovato 

ostacoli insormontabili; alla fine l’idea di scrivere questo libro era diventata per lui quasi 

un’ossessione e un incubo.  

Negli anni precedenti il 1870 si rimise al lavoro, deciso ad arrivare fino in fondo. Si ritirò in una 

casa di campagna, a Rednal, a pochi chilometri da Birmingham, e vi rimase in solitudine totale, solo 

di fronte ai suoi pensieri. La composizione fu laboriosa e gli causò sofferenze profonde tanto che la 

paragonava alla gestazione di un bambino. E quando l’ebbe completata, si espresse in questi 

termini: «Ora non ho più alcuna chiamata a cui rispondere; ho fatto il mio meglio, ho dato tutto me stesso. 

Ora posso fronteggiare la morte con serenità». 

Ma, contrariamente alle sue previsioni, gli giunse un’altra chiamata quando un celebre uomo 

politico inglese, Gladstone, attaccò la definizione del Concilio Vaticano I sull’infallibilità del papa, 

con un libello violento, accusandola di essere il frutto di abuso di potere, lesiva della libertà 

religiosa e civile dei cittadini.  

Newman vi diede una risposta magistrale, in forma di lettera, La lettera al Duca di Norfolk, nella 

quale smantellò tutte le obiezioni dell’avversario, dimostrando in maniera logica e convincente che, 

nonostante la definizione del Concilio, i cattolici restano totalmente liberi, perché l’ultima e 

suprema norma dell’agire umano è la coscienza, alla quale deve ubbidire anche il papa. 

Mentre combatteva per la verità e per la Chiesa, Newman rimaneva ancora «sotto la nuvola », e i 

sospetti nei suoi confronti sembravano perpetuarsi: era incompreso, criticato, osteggiato in varie 

maniere, specialmente dagli ultramontani e da alcuni ecclesiastici. Tra questi si distinse il cardinal 

Manning, il quale non fu capace di accettare il genio di Newman e non si arrese mai alla sua 

grandezza; lo ostacolò tenacemente, facendo fallire alcune delle sue iniziative, fra cui l’erezione di 

un collegio cattolico a Oxford. Newman ne soffrì moltissimo, pur affidando la sua causa a Dio e al 

tempo.  

Ma finalmente spuntò anche per lui l’ora della verità e della piena riabilitazione: nel 1879 il 

nuovo papa, Leone XIII, in riconoscimento dei suoi altissimi meriti come uomo di cultura e per la 

sua fedeltà alla Chiesa, lo nominò cardinale. Egli provò una profonda gioia perché era finalmente 

pubblicamente cessata l’incomprensione nei suoi confronti: il suo isolamento era finito. 

Trascorse gli ultimi anni della vita nella quiete dell’oratorio di Birmingham, nella revisione delle 

sue opere, nella preghiera e nell’attesa dell’ultima chiamata di Dio, che venne l’11 agosto 1890, 

quando egli passò ex umbris et imaginibus in Veritatem (dalle ombre e dalle immagini nella Verità).  

 

 

2. Insegnamenti spirituali
2
 

 

Già quando era in vita il cardinale Newman veniva considerato uno dei giganti del suo tempo. Quando 

morì, quasi novantenne, gli fu reso omaggio su numerosissimi quotidiani e riviste britannici, compresi alcuni 

che di rado si occupavano della Chiesa e delle sue vicende. Molti necrologi lodarono lo stile della sua prosa 

(e lo stesso James Joyce avrebbe in seguito ammesso di invidiare la «vena argentea» del suo linguaggio). Ma 

                                                           
2
 MAPPE DELLA FEDE, Vita & Pensiero 2011, pp. 15-27) 

 



La spiritualità cristiana V: Percorsi di santità (2022-2023)  
San John Heny Newman - seconda unità 

 
 

9 
 

gli omaggi del 1890 prendevano anche atto della scomparsa di una grande figura spirituale, di qualcuno che 

aveva apportato nuova saggezza nelle discussioni sull'impegno cristiano. È emblematico questo commento 

sorprendentemente positivo apparso su «Freethinker», un periodico d'ispirazione atea: 

 

Newman è il più puro maestro di stile e il più grande teologo nella nostra lingua. La sua eloquenza 

perfetta incantava i suoi avversari più irriducibili [.. .]. Un ateo convinto giungeva quasi a rammaricarsi della 

necessità di dissentire da lui [...]. «Qui», ci dicevamo, «c'è qualcuno che è più che un cattolico, più che un 

teologo, qualcuno che ha vissuto un'intensa vita interiore, che capisce il cuore umano come pochi, che 

comprende i più sottili meccanismi della mente umana e aiuta il lettore a comprenderli a sua volta». 

 

Queste qualità così ammirate in Newman in realtà erano indirizzate a uno scopo fondamentale. La 

passione decisiva della sua lunga vita fu rendere comprensibile la visione cristiana a un'epoca in cui la fede 

in Dio appariva in grande difficoltà. Sempre attento alle correnti della cultura in cui era immerso, Newman 

dedicò molte energie a comprendere come arriviamo alla fede, e lo fece in svariati modi, dalle lezioni alle 

riflessioni filosofiche, dagli scritti autobiografici alla poesia e alla narrativa. L'originalità della sua 

impostazione ha influenzato le successive considerazioni sulla fede, e resta la premessa di quanto di meglio 

si è poi fatto, in un secolo e più, nel campo della teologia della fede. Newman amava dire che la miglior 

prova dell'esistenza di Dio è dentro di noi, e in tal modo ha spostato il baricentro dalla realtà esterna ai luoghi 

interiori e pre-razionali della disposizione morale e spirituale. Senza mai cadere nel soggettivismo, egli ha 

esplorato le dinamiche interiori del sé verso la verità. Non per niente l'allora cardinal Ratzinger commentò 

(nel 1991) che dal tempo di Agostino nessun teologo aveva prestato tanta attenzione alla soggettività. 

 

Tre sfide culturali 

Da giovane Newman si trovò di fronte a tre grandi sfide alla fede. Anzitutto c'era lo stretto 

razionalismo collegato alla verificazione scientifica. Secondo Newman, per difendere la fede la 

ragione doveva recuperare la sua piena portata esistenziale, non solo in quanto «logica sulla carta», 

ma in quanto movimento dell'intera persona. La fede non era mai, insisteva, una mera conclusione 

della mente: implicava una Parola rivelatrice che ci incontra nel profondo della nostra umanità e dà 

così inizio a un'avventura del cambiamento destinata a durare tutta la vita. 

In secondo luogo c'era quello che lui chiamava «liberalismo». Newman sarebbe diventato un 

grande paladino dell'educazione liberale, ma il liberalismo a cui si opponeva in ambito religioso era 

la diffusa opinione che «non ci fosse verità positiva nella religione» (una frase che usò nell'accettare 

la nomina a cardinale all'età di 78 anni). Newman era fieramente contrario alla propensione della 

sua epoca a ridurre la fede a una questione di opinione personale, un po' come la predilezione per un 

certo genere musicale. Una delle sue prime poesie, intitolata appunto Liberalismo, così descriveva 

quel rischio: «Non potete dividere in due la grazia del Vangelo di Dio, uomini dal cuore arrogante!» 

I liberali, secondo questi versi del 1833, riducevano la religione a una faccenda meramente 

umana, una fonte di serenità e buone intenzioni, evitando così le temibili «profondità della grazia». 

Quella vaghezza alla moda camuffata da tolleranza era attraente per la cultura del ceto medio 

dell'Inghilterra vittoriana, con il suo culto delle comodità, e incoraggiava a prendere il criterio 

umano quale unico metro di verità. La superficialità intellettuale e l'inclinazione all'egoismo, 

insieme, propugnavano una versione annacquata del Vangelo che Newman chiamava «la religione 



La spiritualità cristiana V: Percorsi di santità (2022-2023)  
San John Heny Newman - seconda unità 

 
 

10 
 

del momento». Per lui, invece, la fede non solo non poteva essere a misura di egoismo, ma 

stroncava ogni genere di autocompiacimento.  

La terza sfida proveniva dall'interno della religione stessa. Forse per l’influenza del 

romanticismo nella poesia e nelle arti, si dava grande risalto al sentimento religioso e alle emozioni 

che accompagnano la conversione. Newman, come vedremo, sarebbe arrivato anche lui ad 

apprezzare il ruolo del 'cuore', dell’immaginazione' e degli 'affetti' nella vita di fede, ma restò 

diffidente verso l'eccessiva messa in risalto del lato sentimentale della religione. Egli temeva che, 

così facendo, si rischiasse di dimenticare i tesori della storia della Chiesa, la sua lunga tradizione di 

riflessioni teologiche e la centralità dei sacramenti. La fede non poteva essere ridotta a una serie di 

emozioni, poiché il Vangelo era anche, e soprattutto, la specifica, graduale rivelazione del mistero 

di Gesù. 

Di fronte a queste sfide Newman cercò di dare maggiore profondità alla riflessione sulla fede e 

di rendere giustizia all'intera gamma delle esperienze cristiane. Voleva aiutare le persone a 

riscoprire, insieme alla semplicità, anche la complessità della fede. Se fidarsi di ciò che ci dicono gli 

altri è una normalissima necessità quotidiana, arrivare alla fede cristiana in Dio implica ben più di 

quello che Newman chiamerebbe un «assenso nozionale»; cioè va oltre l'accettazione puramente 

teorica e intellettuale dell'esistenza di Dio.  

La fede ha bisogno di essere profondamente personale e richiede quindi un «assenso reale», cioè 

il riconoscimento dell'esistenza di Dio che non ci lascia quali eravamo. Per spiegarsi meglio, 

Newman parlava di normalità del come crediamo ed eccezionalità del cosa crediamo: «Basiamo il 

nostro agire sul credere ogni ora della nostra vita [...], a esser specifico della religione non è il fatto 

di credere ma cosa è creduto». 

 

«L'attenzione per disposizione e coscienza» 

Le parole che precedono furono pronunciate da Newman quand'era un giovane pastore anglicano 

di 28 anni. Dieci anni dopo, all'Università di Oxford, egli inaugurò una serie di cinque sermoni sul 

tema generale del rapporto tra fede e ragione. Pronunciati in varie occasioni tra il 1839 e il 1941, 

diventarono presto celebri. Alcuni di quelli che li ascoltarono, come il poeta Matthew Arnold, a 

distanza di anni rammentavano ancora la musicalità della voce di Newman e l'attenzione quasi 

ipnotica suscitata dalla qualità delle sue riflessioni. Quei testi, per i criteri attuali più conferenze che 

sermoni, sono una prima illustrazione dell'antropologia della fede del futuro cardinale. Il fulcro del 

suo pensiero sono le fondamentali attitudini personali che ci aprono, o al contrario ci chiudono, alla 

possibilità del credere cristiano. Con insistenza, egli prendeva le distanze dall’allora egemone 

scuola oxfordiana delle 'prove', un'impostazione che cercava di dimostrare l'esistenza di Dio 

partendo dal carattere ordinato del cosmo. A suo avviso, i suoi esponenti avevano cercato nel posto 

sbagliato. La direzione che Newman preferì prendere era molto più psicologica, molto più 

imperniata sull'interiorità. Egli era per temperamento assai introspettivo e trovava le disposizioni 

interiori di gran lunga più importanti, per la fede, dei ragionamenti sul mondo cari ai suoi colleghi 

accademici. Lo interessavano non tanto le prove dell'esistenza di Dio quanto certi atteggiamenti 

personali necessari per arrivare alla fede. 

Le origini di questa impostazione sono forse da cercare negli anni in cui era stato studente a 

Oxford e aveva avuto un certo numero di inutili discussioni con Charles, suo fratello minore, che 

aveva finito col diventare ateo. Sappiamo qualcosa di quegli scambi di idee grazie a otto lettere che 



La spiritualità cristiana V: Percorsi di santità (2022-2023)  
San John Heny Newman - seconda unità 

 
 

11 
 

si sono conservate e che sottolineano certe qualità interiori necessarie per passare dall'incredulità 

alla fede. A un certo punto Newman disse chiaramente al fratello: «Non sei nello stato d'animo di 

chi è disposto ad ascoltare argomenti, quali che siano». Dal momento che «l'evidenza interiore 

dipende molto dal sentimento morale», il rifiuto della fede spesso nasce «da un'inadeguatezza del 

cuore, non dell'intelletto». Suo fratello gli sembrava bloccato dai pregiudizi verso la fede: quando si 

tratta di 'argomenti religiosi' tendiamo a vedere tutto «attraverso le lenti di abitudini precedenti» 

(LD, I, pp. 212-226).  

Come Newman avrebbe ripetuto anni dopo, una tipica precondizione del rifiuto di credere in Dio 

è un'eccessiva fiducia in se stessi, un freddo e orgoglioso rifiuto di ogni dipendenza e l'elusione 

della propria coscienza. Il fallimento del tentativo di persuadere il fratello della giustezza della fede 

cristiana probabilmente rafforzò in Newman i dubbi sulle impostazioni basate sulla realtà esterna e, 

dall'altro lato, incrementò la sua naturale tendenza a prestare speciale attenzione alle disposizioni 

spirituali, dei singoli o di un'intera cultura. 

Porre l’accento sugli atteggiamenti interiori o morali indispensabili alla fede portò Newman in 

rotta di collisione con l'apologetica allora predominante – sia da anglicano sia da cattolico. 

Nell’Apologia pro vita sua, scritta un decennio dopo la conversione, egli fu piuttosto esplicito 

riguardo al disagio che provava davanti alle classiche dimostrazioni dell'esistenza di Dio. In un 

passo significativo, indica come la sua certezza religiosa sia strettamente legata alla sua esperienza 

della coscienza: 

Partendo dunque dall’esistenza di Dio (della quale, come ho già detto, io sono certo come sono 

certo della mia stessa esistenza [.. .] ) io guardo fuori del mio io, al mondo degli uomini, e vedo uno 

spettacolo che mi riempie di sgomento indicibile. Sembra che il mondo smentisca in pieno quella 

grande verità che permea tutto il mio essere [...]. Se guardassi uno specchio e non ci vedessi il mio 

volto proverei press'a poco quel che provo quando guardo questo mondo vivente e affaccendato, e 

non ci vedo il riflesso del suo Creatore. [...] Se non vi fosse questa voce, che parla così chiaramente 

alla mia coscienza e al mio cuore, io sarei un ateo [...]; e sono ben lontano dal negare la forza 

delle prove dell'esistenza di Dio tratte dall'osservazione generale della società umana e dal corso 

della storia; ma questi argomenti non mi illuminano né mi scaldano; non scacciano l'inverno della 

mia desolazione, non fanno sbocciare gemme e spuntar foglie nell'anima mia, non allietano il mio 

spirito (A, p. 241). 

 

I sermoni accademici e la «probabilità antecedente» 

L’ultima frase della citazione precedente è rivelatrice. Dopo aver espresso la propria visione 

piuttosto tragica del mondo, Newman suggerisce che la fede autentica si riconosce nel modo 

migliore dai frutti, che comprendono una crescita della vita interiore e un senso di gioia, una 

convinzione da lui elaborata più di dieci anni prima nei suoi sermoni universitari. Dopo la 

conversione al cattolicesimo egli temette che le autorità romane non apprezzassero quei testi 

oxfordiani.  

Durante il soggiorno a Roma nel 1846 aveva trovato una concezione prevalente della fede 

speculativa e impersonale, non molto diversa dalle prove esteriori dei colleghi anglicani a cui a suo 

tempo aveva opposto resistenza. In una lettera da Roma del 1847 osservò che la sua intuizione più 

originale riguardava l’attenzione da lui prestata alla «probabilità antecedente».  



La spiritualità cristiana V: Percorsi di santità (2022-2023)  
San John Heny Newman - seconda unità 

 
 

12 
 

Questa espressione era comparsa spesso nei suoi sermoni accademici e, anche se può sembrare 

complicata, è in realtà molto semplice: la «probabilità antecedente» porta l'attenzione su ciò che 

precede un'espressione esplicita. Oggi parliamo di area pre-concettuale della riflessione. Sotto le 

nostre convinzioni espresse e i nostri ragionamenti ben formulati sulla fede c'è tutta l'area delle 

nostre attitudini di fondo. In questo campo nascosto delle nostre disposizioni pre-esistenti Newman 

collocava la 'probabilità' (o 'improbabilità') del nostro esser pronti per la fede. 

Come dice in uno dei sermoni accademici, 1'«errore fatale» del pensiero secolare consiste nel 

giudicare «la verità religiosa senza una preparazione del cuore» e aggiunge, criticando il freddo 

intellettualismo nell'apologetica:  

«Nelle scuole del mondo le vie verso la Verità sono considerate grandi strade aperte a tutti gli uomini, 

comunque disposti, in ogni tempo. Ci si deve avvicinare alla Verità senza sussiego». È tutto Newman 

ridotto all'essenziale: qualunque cammino verso la fede avrà sempre bisogno di una certa 

disponibilità spirituale che è l'opposto di un arrogante distacco; a suo modo di vedere, l'orizzonte 

religioso diventa reale non attraverso la sagacia argomentativa, ma solo quando «il cuore sia vivo». 

Senza questo genere di onesta ricerca non possiamo arrivare a quel «riconoscimento attivo» che è la 

fede e porta con sé la propria certificazione.   

In altre parole, Newman ha avuto il coraggio di mettere in risalto quello che la cultura 

intellettuale, allora e ora, tendeva a trascurare: in materia di fede ciò che può essere elaborato 

formalmente è meno importante delle disposizioni, dei desideri e degli atteggiamenti mentali. 

Ripetiamolo: l’apertura alla fede, a suo modo di vedere, comporta certe attitudini morali del 

singolo, in mancanza delle quali gli sforzi di rendere la fede intellettualmente credibile cadono su 

un terreno sterile. 

Due anni dopo la conversione al cattolicesimo, Newman preparò un'introduzione a un'eventuale 

edizione francese dei suoi sermoni accademici, che però scrisse in latino. Lì troviamo questa frase: 

«i preamboli della fede negli individui non cadono nella sfera della scienza». Una traduzione più 

libera potrebbe essere: «le strade che preparano le persone alla fede non sono riducibili all'analisi 

empirica». Forse Newman vide una somiglianza tra la propria missione e quella di Giovanni 

Battista: aspirava a raddrizzare i sentieri della fede concentrandosi sull'atteggiamento interiore delle 

persone, una dimensione che non è facile esprimere: «Tutti gli uomini hanno la ragione, ma non 

tutti gli uomini possono dare una ragione». 

 

L'interiorità esistenziale e il movimento della mente 

Quando la maggior parte dei suoi contemporanei era alla ricerca di modi di difendere l'esistenza 

di Dio usando il linguaggio dell'osservazione empirica, Newman si concentrò su quella che 

potremmo chiamare 1’interiorità esistenziale. Come ho già detto, il suo stesso temperamento era 

fortemente introspettivo, perfino introverso, ma egli approfittò di queste caratteristiche personali per 

attirare l'attenzione verso orizzonti più profondi di quelli esplorati dalla sottile apologetica dei suoi 

colleghi. Newman non perdeva occasione di ripetere che «la fede non nasce dalle prove» che il tale 

o il tale altro possono portare, ma da qualcosa di più spontaneo e attivo, di «più personale e vivo». 

A suo parere, come gli aveva insegnato il caso del fratello, la scelta pro o contro la fede è spesso 

influenzata più da tendenze e pregiudizi più o meno consci che da precise convinzioni. Ogni 

persona è influenzata da principi e abitudini potenti e non sempre espliciti, particolarmente in fatto 

di convinzioni religiose. Se non prestiamo attenzione alle aree più silenziose delle nostre riflessioni, 



La spiritualità cristiana V: Percorsi di santità (2022-2023)  
San John Heny Newman - seconda unità 

 
 

13 
 

rischiamo di scambiare le spiegazioni di superficie col reale funzionamento della nostra mente. 

Con una metafora molto felice, Newman suggerisce che il movimento del nostro pensiero 

assomiglia all’esperto scalatore che si arrampica istintivamente su una ripida parete, ma non 

saprebbe riferire agli altri tutti gli aspetti della sua impresa: 

La mente vaga qua e là, e si distende, e avanza ad una velocità che è diventata proverbiale, e con una 

sottigliezza e una versatilità che confondono ogni indagine. Essa passa da un punto all'altro [...] e fa progressi 

in modo non dissimile da uno scalatore su una ripida parete, che, con occhio svelto, mano pronta e piede 

fermo, ascende come egli stesso non sa, per doti personali e in base all'esperienza, piuttosto che in base a 

regole, senza lasciare traccia dietro di sé, e incapace di insegnarlo ad altri. [.. .] E tale è in particolare il modo 

in cui tutti gli uomini, dotati o non dotati, di solito ragionano – non in base a regole, ma in base ad una 

facoltà interiore. 

La tendenza introspettiva di Newman non era una questione di solitaria soggettività. 

Indubbiamente, la sua impostazione era psicologica e morale (due aggettivi che usava in riferimento 

al suo lavoro), ma il suo scopo era arrivare all'impegno e all’azione. Voleva rendere giustizia al 

dinamismo del nostro cercare e trovare. Alla luce di ciò, le tanto ammirate cadenze della sua prosa 

erano tutt'altro che un esercizio estetico: miravano a rendere la finezza e la spontanea energia della 

mente indagatrice.  

Un detto di Newman, abbastanza famoso da finire nell'involucro dei cioccolatini italiani chiamati 

Baci, è: «Vivere è cambiare, ed essere perfetti è aver cambiato spesso». Viene da un suo studio 

sullo sviluppo della dottrina, un libro che coincise con la sua conversione al cattolicesimo nel 1845, 

ma in realtà è stato un punto fermo e una caratteristica del suo pensiero durante tutta la vita. A 15 

anni fu affascinato dalla frase: «La crescita è l'unica prova della vita». Tempo dopo, le teorie di 

Darwin non lo turbarono nella stessa misura di molti suoi contemporanei. In una lettera del 1874 

commentò che non c'era «niente nella teoria dell'evoluzione che fosse in contrasto con un Dio 

onnipotente». 

Tanto la celebrata eleganza dello stile quanto l'attenzione al realizzarsi dello sviluppo sono 

un'eco della sua concezione della fede come una continua scoperta. Per Newman la certezza non 

era qualcosa di statico, ma un’avventura della profondità. Una delle sue parole preferite era 

enlargement (ampliamento) e la applicava tanto all'educazione quanto alla vita del credente. Perciò, 

rispecchia poco la sua visione descriverlo come se sostenesse una teologia della fede 

prevalentemente dottrinale o immobile (come oggi, purtroppo, si tende a fare in certi ambienti). 

Così come sottolineava il coinvolgimento dell'intera persona nel giungere alla fede, egli amava 

parlare di «avventura» spirituale (un'altra sua parola prediletta) riguardo al modo di ciascuno di 

vivere la propria fede. 

 

Il ruolo «realizzante» dell'immaginazione 

Il personalismo di Newman ha inaugurato una nuova scuola di pensiero sulla fede che ha contato 

molti seguaci anche in periodi recenti. Come si è visto, egli ha cercato di gettare un ponte tra la 

ricerca della verità religiosa e le qualità spirituali e morali delle persone, le loro vive disposizioni.  

La messa a fuoco non è sul pensiero puro o su qualche forma specializzata di razionalità, ma sul 

processo dello scoprire la verità e agire di conseguenza. E questo il senso di «reale», un’altra delle 

parole chiave del cardinale. Di significato opposto a «reale» è per lui «nozionale», che rimanda a un 

intellettualismo lontano dall'attività di decisione e impegno. In questo, Newman fu coraggiosamente 



La spiritualità cristiana V: Percorsi di santità (2022-2023)  
San John Heny Newman - seconda unità 

 
 

14 
 

controcorrente. Voleva smascherare l'illusione della neutralità che aveva sedotto i suoi (e i nostri) 

contemporanei presentandosi come la sola via credibile verso la verità. Al contrario, e in qualche 

modo nello spirito di sant'Agostino, egli ha esplorato il mondo più personale della ricerca e della 

scoperta. Il suo scopo era difendere quella che Lonergan avrebbe poi chiamato la «soggettività 

autentica». 

Se fosse vissuto un secolo più tardi, Newman avrebbe potuto senz’altro adoperare il termine 

«esistenziale» al posto di «reale». È affascinante che nelle minute della sua Grammatica 

dell'assenso egli abbia scritto inizialmente «assenso immaginativo» e solo in seguito abbia cambiato 

«immaginativo» in «reale» (di fatto gli sfuggirono alcune occorrenze, per cui la scelta iniziale è 

ancora visibile). Con ogni probabilità il motivo del cambiamento fu il timore di essere frainteso: 

ancora oggi le persone confondono facilmente 'immaginativo' con `immaginario', il che rischia di 

far sembrare la fede come lui la intendeva qualcosa di simile a una fantasticheria. Per Newman, 

d'altra parte, il ruolo positivo dell'immaginazione nella fede diventò una delle considerazioni 

principali, specialmente negli anni in cui lavorò alla Grammatica dell'assenso.  

Per lui la funzione dell'immaginazione era quella di «realizzare» la fede, nel senso di rendere Dio 

una presenza letteralmente reale nella vita di una persona. Una delle sue affermazioni più forti 

sull'immaginazione risale al 1841, a una serie di lettere a un giornale in cui polemizzò con Sir 

Robert Peel. Inaugurando una nuova biblioteca pubblica a Tamworth, quell'importante uomo 

politico aveva sostenuto che i frutti dati in passato dalla religione potevano ormai essere ricavati 

dallo studio della letteratura e delle scienze. L'idea inorridì Newman perché era contraria non solo 

alla sua idea del carattere unico della verità religiosa, ma anche a tutta la sua antropologia. Nella 

risposta egli espresse la sua filosofia dell'uomo come tutt'altro che un «animale che ragiona», perché 

fatto per l'azione e mosso dai sentimenti. E osservò che «il cuore è di solito raggiunto non attraverso 

la ragione ma per mezzo dell'immaginazione». 

L'importanza di questa idea è sottolineata dal fatto che quasi trent'anni più tardi Newman 

avrebbe citato alcune pagine della polemica con Peel nella Grammatica dell'assenso e avrebbe 

proseguito sostenendo che la fede ha bisogno di essere «riconosciuta, accolta e assimilata in quanto 

realtà dall'immaginazione religiosa» (GA p. 98) e che «la teologia dell'immaginazione religiosa» 

fornisce «una presa viva sulle verità» e perciò apre una porta sugli «abiti mentali della religione 

personale» (GA, p. 117).  

C'è in tutto questo un'importante intuizione pastorale: se la verità religiosa non tocca in qualche 

modo la nostra immaginazione, non riuscirà a essere viva sul piano personale. 

Newman riteneva che l'immaginazione fosse anche un decisivo campo di battaglia per la fede. Si 

tratta infatti di una zona di fragilità in cui immagini distorte o superficiali della religione possono 

far apparire plausibile o naturale la mancanza di fede. Nel suo quaderno di appunti scrisse una volta 

che «l'immaginazione, non la ragione, è il grande nemico della fede». Ma in genere 

l'immaginazione fu per lui un ambito promettente, in cui la fede aveva la possibilità di diventare 

spiritualmente «reale». Avrebbe certamente approvato metodi di preghiera che inscenano brani dei 

Vangeli per renderli più vivi, ma pensava che l'immaginazione fosse qualcosa di più di una 

visualizzazione, riguardando non il solo intelletto, ma la sensibilità quale luogo in cui possiamo 

meglio «discernere» e «fare nostre» le realtà della fede. A suo parere l'affermazione «Dio esiste» 

può essere formulata su due piani affatto diversi: può restare un' «ammissione fredda e inefficace» 

se «le facoltà immaginative non sono stimolate» e perciò i cuori restano freddi, ma può anche 



La spiritualità cristiana V: Percorsi di santità (2022-2023)  
San John Heny Newman - seconda unità 

 
 

15 
 

causare una «rivoluzione nella mente» se entra nella nostra «immaginazione» ed «è abbracciata con 

un assenso reale» (GA, pp. 126-127). Quando l'immaginazione si risveglia, la fede evade 

dall'impersonale e diventa fruttuosamente esistenziale. Questo è un elemento importante nella 

'mappa della fede' di Newman.  

Tramite l'immaginazione, anziché tramite la riflessione intellettuale, arriviamo alla certezza 

religiosa e apriamo la porta all'impegno religioso concreto. L'immaginazione è per lui un luogo 

della logica intuitiva e, in quanto tale, una mediazione decisiva della fede. 

Dal punto di vista delle più recenti teologie della fede, le intuizioni di Newman sull'immaginazione 

appaiono particolarmente profetiche. Parliamo oggi di rimediare al divorzio tra teologia e 

spiritualità o di ripensare il ruolo delle dimensioni affettiva ed estetica della fede.  

L'insistenza di Newman sull'immaginazione che giungendo al cuore rende «reale» la fede è in 

armonia con questi sviluppi. Pensatori recenti, da Einstein a Ricoeur, hanno ritenuto 

l'immaginazione una delle principali forme di conoscenza. Alla sua maniera magari meno 

sistematica, Newman indicò precisamente questa direzione. Altri autori, come William Lynch e 

David Tracy, hanno esplorato l'immaginazione incarnazionale cristiana. Anche per Newman 

l'immaginazione era un veicolo di definitezza, degno tanto dell'Incarnazione che del percorso della 

conversione religiosa. In questo modo l'immaginazione è un ponte tra la definitezza storica 

dell'Incarnazione e le strade più soggettive e intime che ci conducono al sì alla fede. 

  


