
 
doi: 10.25247/paralellus.2017.v8n19.p407-430 

 
 

407 
Encaminhado em 11/2017 * Aprovado em 12/17 * Paralellus, Recife, v. 8, n. 19, set./dez. 2017, p. 407-430 

 

ECCLESIA SEMPER REFORMATA: 
LA RIFORMA DELLA CHIESA A 500 ANNI DA LUTERO* 

ECCLESIA SEMPER REFORMATA. 

THE REFORM OF THE CHURCH AT 500 YEARS OF LUTHER 

Riccardo Burigana** 

RIASSUNTO 

Il saggio presenta lo stato dello studio della Riforma del XVI secolo alla luce della 
commemorazione comune del 500° anniversario dell’inizio della Riforma che ha aperto una 
nuova stagione del dialogo ecumenico. Per l’autore questa nuova stagione del dialogo 
ecumenico apre nuove prospettive per la redazione della «ecumenica» Storia della Chiesa 
che deve tenere conto dell’evento e della memoria dell’evento per comprendere la complessità 
del XVI secolo. 

Parole chiavi: Riforma. Storia della Chiesa. Ecumenismo. Guarigione delle memorie. 

  

                                            
* Conferenza inaugurale del Congresso Intenacional “Atualidade da Reforma”, Recife, 8 novembre 

2017. In questa sede sento il dovere di ringraziare il professor Luiz Carlos Luz Marques per i suoi 
preziosi suggerimenti che, anche in questo caso, come in tante altre occasioni, negli oltre 25 anni 
della nostra amicizia, hanno arricchito il mio testo, indicandomi delle nuove prospettive di ricerca 
storico-religiosa per andare oltre a quanto avevo pensato. 

** Doutor em Ciências Históricas pela Università degli Studi di San Marino (1991). Dirige o Centro per 
l'Ecumenismo in Italia, sediado em Veneza. É presidente da Associazione Italiana dei Docenti di 
Ecumenismo. É diretor dos Masters em Teologia Ecumênica e em Diálogo inter-religioso, do Istituto 
di Studi Ecumenici San Bernardino, de Veneza. Desde 2011 é diretor científico da Revista Colloquia 
Mediterranea (da Fondazione Giovanni Paolo II) e da coleção Quaderni di Colloquia Mediterranea, 
da mesma Fondazione. Desde 2010 é colaborador do jornal da Santa Sé, L'Osservatore Romano. 
Desde 2008 é diretor da Revista eletrônica mensal Veritas in caritate: Informazioni dall Ecumenismo 
in Italia (do Centro Studi per l Ecumenismo in Italia). De 2014 é codiretor da Revista eletrônica mensal 
Ecumenismo Quotidiano: Lettera di collegamento dell ecumenismo in Italia, da Conferência Episcopal 
Italiana. Lattes: http://lattes.cnpq.br/5620154789003851. E-mail: direttore@centroecumenismo.it. 

https://doi.org/10.25247/paralellus.2017.v8n19.p407-430
http://lattes.cnpq.br/5620154789003851
mailto:direttore@centroecumenismo.it


 

408 
Paralellus, Recife, v. 8, n. 19, set./dez. 2017, p. 407-430 

 

ABSTRACT 

The essays present the state of the study of the Reformation of XVIth Century in the light of 
the common commemoration of the 500° Anniversary of the begin of the Reformation which 
opened the new season of the ecumenical dialogue. For the author the new season of the 
ecumenical dialogue is opening up new perspectives for the drafting of the «ecumenical» 
history of the Church that must take into account the event and the memory of the event to 
understand the complexity of the XVIth century 

Keywords: Reformation. Church History. Ecumenism. Healing of memories. 

INTRODUZIONE 

«Mentre il passato non può essere cambiato, la memoria e il modo di fare memoria 

possono essere trasformati»: queste parole costituiscono, a mio avviso, uno dei 

passaggi più significativi della Dichiarazione in occasione della commemorazione 

congiunta cattolico-luterana della Riforma, sottoscritta a Lund, il 31 ottobre 2016, da 

papa Francesco e dal vescovo Younan Munib, presidente della Federazione Luterana 

Mondiale, durante una liturgia ecumenica che ha segnato profondamente non solo i 

rapporti ecumenici tra cattolici e luterani, ma l’intero universo cristiano, per le parole 

dette e sottoscritte, per i gesti compiuti e per lo stile con il quale si è voluto vivere 

questo momento con il quale si è dato inizio a una «commemorazione comune» del 

500° anniversario dell’inizio della Riforma1. 

                                            
1 Per i primi commenti dell’incontro di Lund, D. SALA, Francesco e Lutero. La commemorazione comune 

dei 500 anni della Riforma a Lund, in Svezia, in «Il Regno-Attualità», 61 (2016) pp. 518-519; A. 
MAFFEIS, La Chiesa cattolica e le Chiese della Riforma. Prospettive di dialogo dopo la Dichiarazione 
di Lund, in «La Rivista del Clero Italiano», 97 (2016), pp. 823-836. Per quanto riguarda il testo della 
Dichiarazione comune di Lund così come gli interventi di papa Francesco, citati in questo contributo, 
rinvio al portale della Santa Sede (w2.vatican.va). Per una lettura ecumenica di questo anniversario, 
R. BATTOCCHIO, Cinquecento anni dopo. Cattolici e luterani in cammino, Padova, 2017; P. C. BARROS, 
500 anos da Reforma Luterana: ocasião de avançar na colaboracão ecumênica, in «Perspectiva 
teológica», 49 (2017), pp. 11-16; E. C. CLIFFORD, Re-Membering for a Common Future: Lutherans and 
Catholics Commemorate the Reformation, 2017, in «Journal of Ecumenical Studies», 52 (2017), pp. 
252-272; M. LEINER, Le jubilé de la Réforme, un défi à la théologie et à l'historiographie, in «Revue 
Théologique de Louvain», 48 (2017), pp. 1-15 ; K. MTATA, The Political Theology of Commemoration: 
Global South Perspectives on 500 Years of Reformation, in «Ecumenical Review», 69 (2017), pp. 
164–175; W. G. RUSCH, "Commemorating" the Reformation: Churches Looking Together toward 
2017 and Beyond, in «Journal of Ecumenical Studies», 52 (2017), pp. 220-230; E. WOLFF, A 
hermenêutica ecumênica da fé crista: uma contribuiçao ao diálogo entre católicos e luteranos no 
contexto dos 500 anos da Reforma de Lutero, in «Perspectiva teológica», 49 (2017), pp. 101-126; E. 
WOLFF, A Reforma de Lutero: uma releitura ecumênica, in «Theologica Xaveriana», 67 (2017), pp. 
237-262; S. K. WOOD, The Shifting Ecumenical Landscape at the 2017 Reformation Centenary, in 
«Theological Studies», 78 (2017), pp. 573-595. Infine segnalo anche due miei contributi a Lund e alla 



 

409 
Paralellus, Recife, v. 8, n. 19, set./dez. 2017, p. 407-430 

 

Proprio alla luce di questa liturgia ecumenica e degli studi sulla Riforma2 e sulla sua 

eredità ho pensato di articolare questo mio intervento in tre punti: Una 

«commemorazione comune» nel quale proporre una lettera per vedere se e come 

l’evento di Lund sta giocando un ruolo nella conoscenza del XVI secolo; La 

riconciliazione delle memorie nel quale trattare il valore di questo tema per la società 

contemporanea e non solamente per il cammino ecumenico dei cristiani; Per una storia 

ecumenica nel quale presentare la necessità di pensare alla redazione di una storia 

delle riforme del XVI secolo in grado di cogliere i contenuti dei progetti di Riforma e la 

loro rilettura nei secoli così da comprendere cosa è stata e cosa è la Riforma. 

1. UNA «COMMEMORAZIONE COMUNE»: L’INCONTRO DI LUND E LA 

STORIOGRAFIA SULLA RIFORMA 

A Lund si è aperta una «commemorazione comune» con la quale si voleva mettere 

fine a quelle celebrazioni, e contro-celebrazioni, che avevano segnato per secoli, fin 

dal 1567, cioè fin dalla prima volta nella quale la Chiesa luterana, pur frammentata al 

suo interno, aveva «festeggiato» la memoria dell’inizio della Riforma che era 

identificata solo con la Riforma luterana3. La data scelta per l’inizio della Riforma era 

                                            
sua prima recezione nel quadro del dialogo catttolico-luterano, R. BURIGANA, Ripensare la Riforma. 
Una lettura della Chiesa Cattolica del 500° anniversario della Riforma, in La Parola che unisce, a cura 
di G. Castello e A. Landi, Napoli, 2017, pp. 13-36 e R. BURIGANA, «Non siamo più estranei, anzi...». 
Luterani e cattolici dalla contrapposizione al dialogo, in «Apulia Theologica», 3 (2017), pp. 257-274. 

2 Per le più recenti ricerche su Lutero e Melantone, S. CAVALLOTTO, Quale riforma e quale Lutero? Nuovi 
orientamenti di ricerca, in «Miscellanea francescana», 117 (2017), pp. 216-237; G. FRANK, 
Melanchthonforschung am Beginn des 21. Jahrhunderts, in Philipp Melanchthon. Der Reformator 
zwischen Glauben und Wissen. Ein Handbuch, ed. by. G. Frank, Berlin, 2017, pp. 15-22; R. KEEN, A 
Luther for 2017, in «Harvard Theological Review», 110 (2017), pp. 627-634. 

3 Sulla celebrazione degli anniversari dell’inizio della Riforma di particolare interesse è il volume D. 
WENDEBOURG, So viele Luthers …Die Reformationsjubiläen des 19. und 20. Jahrhunderts, Leipzig, 
2017; della stessa autrice una contributo più sintentico, D. WENDEBOURG, Vergangene 
Reformationsjubiläen. Ein Rückblick im Vorfeld von 2017, in Der Reformator Martin Luther Der 
Reformator Martin Luther. Eine wissenschaftliche und gedenkpolitische Bestandsaufnahme, ed. by H. 
Schilling, Berlin, 2017, pp. 261-282; per interventi circoscritti a uno o più anniversary della Riorma CH. 
W. CLOSE, Reawakening the “Old Evangelical Zeal”: The 1617 Reformation Jubilee and Collective 
Memory in Strasbourg and Ulm, in «The Sixteenth Century Journal», 46 (2017), pp. 229-321. TH. A. 
HOWARD, Il passato nel presente: ricordare Lutero nel 1617, 1817 e 1883, in Lutero .Un cristiano e la 
sua eredità 1517-2017, a cura di A. Melloni, Bologna, 2017, pp. 965-1010. Può essere utile 
confrontare questo anniversario con altri in modo da comprendere quanto la commemorazione 
comune del 500° anniversario della Riforma costituisca una novità, tanto più se si prendono in esame 
gli anniversari celebrati prima del movimento ecumenico contemporaneo; sul il 400° anniversario della 
nascita di Lutero, G. BRAKELMANN, Das Lutherjahr 1883, Bielefeld, 2017; sul 300° anniversario della 
Confessione di Augusta, J. HUND, Das Augustana-Jubiläum von 1830 im Kontext von Kirchenpolitik, 
Theologie und kirchlichem Leben, Göttingen, 2016; per i 450° della morte di Melantone, G. FRANK, 



 

410 
Paralellus, Recife, v. 8, n. 19, set./dez. 2017, p. 407-430 

 

quella dell’affissione delle 95 tesi di Martin Lutero (1483-1546) sul potere delle 

indulgenze, il 31 ottobre 15174, alla porta della Chiesa del Castello di Wittenberg, dove 

Lutero era professore nella locale università fin dal 15085; fin dall’identificazione di 

questa data e di questo gesto, cioè l’affissione delle 95 tesi, un gesto sul quale si sono 

susseguite interpretazioni di vario tipo, mentre la storiografia contemporanea, al di là 

del reperimento di nuove fonti, appare concorde nel considerare l’affissione delle tesi 

una delle geniali immagini con le quali favorire la diffusione della Riforma luterana, 

senza alcun fondamento storico6, appare evidente come il racconto di cosa stava 

accadendo e di cosa era successo nel corso del XVI secolo costituisce un elemento 

fondamentale non tanto per la conoscenza della complessità di quel secolo, nel quale 

si susseguirono una molteplicità di progetti per la riforma evangelica della Chiesa, 

anche prima della comparsa di Lutero sul palcoscenico della storia, quanto per la 

comprensione di come, fin dall’inizio, si era preoccupati ovunque, non solo a 

Wittenberg o a Roma, di definire dove stava la verità e, di conseguenza, dove l’errore7. 

                                            
Das Melanchthon-Gedenkjahr 2010, in Melanchthon und die Reformierte Tradition, hrsg. von A. Beck, 
Göttingen, 2016, pp. 9-20. Su un altro piano ma ugualmente interessante, P. WALTER, Die Jubiläen 
des Konzils von Trient 1845-2013, Münster, 2016. 

4 Nella vastissima bibliografia sulla serie delle 95 tesi mi piace segnalare una miscellanea, edita proprio 
in occasione del 500° anniversario della Riforma, per una contestualizzazione dei temi affrontati dalle 
tesi così da mostrare le novità delle argomentazioni luterane, Ablasskampagnen des Spätmittelalters. 
Luthers Thesen von 1517 im Kontext, ed. by A. Rehberg, Berlin, 2017. 

5 In questi ultimi anni sono stati pubblicati nuovi studi sull’università di Wittenberg al tempo di Lutero; si 
tratta di contributi particolarmente rilevanti poiché Lutero visse tutta la sua attività accademica a 
Wittenberg, che fu uno dei motori della Riforma anche per la contemporanea presenza di Melantone, 
R. BURIGANA, Disciplinare il mondo. Le tesi di Filippo Melantone all'Università di Wittenberg 
(1518-1560), in «Annali di Storia delle università italiane», 21/2 (2017), pp. 59-74; G. ITTZÉS, The 
University of Wittenberg. The Reformation of the University: the Case of Wittenberg, in Protestantism, 
Knowledge and the World of Science, ed. G. Kurucz, Budapest, 2017, pp. 11-38; U. LUDWIG, »Zu 
christlicher Zucht der jungen Studenten«. Die Kollegien der Universität Wittenberg und der Beginn der 
Reformation, in Initia Reformationis. Wittenberg und die frühe Reformation, hrsg. von I. Dingel, A. 
Kohnle, S. Rhein und E.-J. Waschke, Leipzig, 2017, pp. 285-304; H. LÜCK, Die Leucorea im Jahr 1517. 
Eine Momentaufnahme, in Initia Reformationis…cit., pp. 265-284. 

6 Riguardo alla questione della «affissione» delle tesi, P. FORESTA, L’affissione delle tesi. Storia di un 
mito, in Lutero. Un cristiano e la sua eredità… cit., pp. 143-158 e G. PANI, L’affissione delle 95 tesi di 
Lutero: storia o leggenda?, in «La Civiltà Cattolica», 167/4 (2016), pp. 213-226. Questo episodio è 
ovviamente trattato anche nelle biografie di Lutero; in questo anno ne sono uscite numerose, spesso 
nuove, altre volte delle riedizioni ampliate; tra queste biografie, nel panorama italiano, segnalo S. 
NITTI, Lutero, Roma, 2017. 

7 Sul tema della ricostruzione delle vicende del XVI secolo, anche contemporanea al loro svolgimento, 
rinvio solo a alcuni recenti interventi che hanno mostrato quanto attuale sia il dibattitto su come è stato 
letto e ricostruito questo secolo; proprio le opere di storia della Riforma, declinata in molti modi, nel 
corso dei secoli, hanno contribuito in modo significativo alla costruzione di tante memorie, spesso 
contrapposte e apparentemente inconciliabili, delle vicende storico-religiose del XVI secolo. Sulla 
figura di Lutero nel XVI secolo, O. MILLET, Das Lutherbild in den französischen evangelischen und 
calvinischen Veröffentlichungen (1520–1560), in Luther and Calvinism. Image and Reception of Martin 



 

411 
Paralellus, Recife, v. 8, n. 19, set./dez. 2017, p. 407-430 

 

Le ricostruzioni storiche delle vicende del XVI secolo, pur richiamandosi alle fonti, anzi 

invocando proprio le fonti, come se il solo ricorso alle fonti assicurasse scientificità a 

un’opera di storia, hanno contribuito a creare divisioni e contrapposizioni tra cristiani, 

aprendo una lunga stagione di pregiudizi, di condanne, di silenzi; questa lunga 

stagione ha impedito, e in gran parte ancora impedisce di comprendere le peculiarità 

del XVI secolo che hanno dato frutti per secoli, in luoghi e tempi diversi, tanto che la 

Riforma non si può considerare conclusa con la celebrazione del Concilio di Trento 

(1545-1563) o con la morte di Melantone (1496-1560), ma ha una vitalità e un’attualità 

come appare evidente una volta che si prendano in considerazione le eredità della 

Riforma, cioè il modo con cui il patrimonio religioso del XVI secolo è stato letto e riletto 

per secoli, aprendo nuove prospettive per una riforma sempre viva della Chiesa e, di 

conseguenza, della società.  

La lunga stagione della storiografia della Riforma del XVI secolo, che tanto ha 

contribuito alle divisioni tra i cristiani, deve molto, fin dalle sue prime formulazioni, da 

una parte al dibattito teologico, del quale queste ricostruzioni storiche erano figlie, dal 

momento che proprio ricostruire il passato della Chiesa rappresentava uno degli 

elementi con i quali rafforzare i diversi progetti di riforma, e dall’altra alla riscoperta del 

mondo classico che è una delle fonti per il rinnovamento della Chiesa e della società, 

anche se questa riscoperta avvenne in forme molto diverse, da luogo a luogo, nel corso 

del XVI secolo, dipendendo dalla disponibilità delle opere di autori antichi e dalla 

presenza di studiosi competenti, in grado di comprendere e contestualizzare queste 

opere8. Questa storiografia si è venuta cristallizzando già nel corso del XVI secolo, con 

                                            
Luther in the History and Theology of Calvinism, eds. H. J. Selderhuis - J. M. J. Lange van 
Ravenswaay Göttingen, 2017, pp. 497-512; F. NÜSSEL, Prophet oder Werkzeug Gottes? Zum 
Lutherbild in der frühen lutherischen Orthodoxie, in Martin Luther. Monument, Ketzer, Mensch, hrsg. 
von A. Holzem – V. Leppin, Freiburg, 2017, pp. 11-36. Qualche nota sulla lettura cattolica M. CATTO, 
All’origine di ogni male: immagini e interpretazioni della Riforma e di Lutero nell’Italia di Età Moderna, 
in Lutero. Un cristiano e la sua eredità…. cit. , pp. 1105-1118; P. WALTER, Der Ketzer Luther. Robert 
Bellarmin und Kontroversliteratur, in Monument, Ketzer, Mensch…cit., pp. 37-62. Per un tentativo di 
una sintesi, P. MARSHALL, Luther among the Catholics, 1520–2015, in, Remembering the Reformation. 
Martin Luther and Catholic Theology, ed. by D. Marmion, S. Ryan and G. E. Thiessen, Minneapolis 
(Mn), 2017, pp. 13-34. Per un approccio confessionale anti-luterano in un’epoca nella quale la figura 
di Lutero conoscenza una stagione interpretativa dominata dal nazionalismo, K. ARNOLD, Heinrich 
Suso Denifle OP (1844-1905). Die Wirkungen einer historischen Polemik gegen Luther, in Monument, 
Ketzer, Mensch…cit., pp. 247-268. 

8 La presenza e il ruolo dei Padri della Chiesa e, più in generale, degli autori classici nella formulazione 
dei progetti di riforma della Chiesa del XVI costituisce un tema di particolare interesse, soprattutto alla 
luce delle tante nuove edizioni che cominciarono a circolare a partire dai primi anni del ‘500; questo 



 

412 
Paralellus, Recife, v. 8, n. 19, set./dez. 2017, p. 407-430 

 

delle letture confessionali che, pur invocando l’autorità delle fonti, talvolta anche 

ampiamente utilizzate e citate, hanno prodotto delle ricostruzioni parziali con le quali 

non si leggeva il patrimonio religioso del XVI secolo nella sua complessità, ma alla luce 

di una posizione teologica, espressa in una confessione di fede, che era la vera fonte 

della produzione storiografica; gli storici sono stati in tanti casi più «realisti del re», cioè 

fedeli portavoce della ortodossia di una singola Chiesa, contribuendo a quella 

confessionalizzazione del cristianesimo che, almeno fino alla vigilia della Rivoluzione 

francese, ha profondamento segnato le vicende storiche non solo dell’Europa.  

In questo quadro storiografico, con il quale tuttora ci si deve confrontare, come mostra 

chiaramente una lettura critica della bibliografia, provvisoria, da integrare, ma che 

comprende già oltre 1500 titoli, degli scritti editi nel 2016-2017 sulla Riforma e sulla 

sua eredità, bibliografia che costituisce uno dei frutti del progetto A Herança da 

Reforma9, non è stata sufficiente la fine della confessionalizzazione e della contro-

confessionalizzazione, cioè di coloro che pensavano di trovare la vera storia della 

Chiesa solo fuori dalle Chiese confessionali, per consentire una ricostruzione storica 

che provasse a comprendere la complessità e la ricchezza del XVI secolo; proprio a 

partire dalla seconda metà del XIX secolo, il marxismo, grazie soprattutto a uno scritto 

                                            
tema, a mio avviso, meriterebbe ulteriori ricerche, una volta stabilito, o almeno cercato di stabilire, 
cosa era effettivamente a disposizione dei riformatori di questi autori dell’antichità e in che formato. 
Su questo aspetto, su cui tanto si è scritto anche se molto resta ancora da fare, rimando solo ai più 
recenti, PH. CARY, Luther and the Legacy of Augustine, in Remembering the Reformation, pp. 37-54; 
M. MOLING, Der Einfluss von Dyonyssius Areopagita auf Martin Luther, in Weltreignis Reformation. 
Anstöße und Auswirkunge, hrsg. von J. Ernesti, M. Lintner und M. Moling, Bressanone- Innsbruck, 
2017, pp. 185-197. Per una sintetica presentazione del rapporto tra Lutero e i Padri della Chiesa, V. 
LEPPIN, Kirchenväter, in Luther Handbuch, hrsg. von A. Beutel, Tübingen, 20173, pp. 65-70; J. F. 
DECHOW, Origen's shadow over the Erasmus/Luther debate (II), in Origeniana undecimal. Origen and 
Origenism in the history of Western Thought, ed. by A.-Ch. Jacobsen, Leuven, Peeters, 2016, pp. 
367-394. Per uno studio su Melantone e il mondo classico. F. MUNDT, Melanchthon und Cicero, in Der 
Philosoph Melanchthon, hrsg. von G. Frank und F. Mundt, Berlin, 2017, pp. 147-172. Qualcosa è stato 
fatto sulla presenza dei Padri della Chiesa in Calvino, J. KREIJKES, Calvin’s Use of the Chevallon 
Edition of Chrysostom’s Opera Omnia, in «Church History and Religious Culture», 96 (2016), pp. 237–
265; J. KREIJKES, The Praefatio in Chrysostomi Homilias as an Indication that Calvin Read Chrysostom 
in Greek, in Calvinus Pastor Ecclesiae, ed. by H. J. Selderhuis – A. Huijgen, Göttingen, 2016, pp. 347-
354; G. PAPP, Aspects of Calvin’s. Use of Chrysostom-Quotations Concerning the Free Will. How Did 
Calvin Quote Chrysostom in the Chapters Concerning the ‘Free Will’ of His Institutes?, in Calvinus 
Pastor Ecclesiae….cit., pp. 423-434; A. N.S. LANE, Calvin’s Use of Cyril of Alexandria, in Calvinus 
Pastor Ecclesiae..cit, pp. 181-212.  

9 Su questo aspetto del progetto di ricerca rinvio a R. BURIGANA, Cosa leggere? Note per una bibliografia 
sulla Riforma del XVI secolo e sulle sue eredità (2016), in «Revista de Teologia e Ciências da 
Religião», 6/2 (2016), pp. 265-302. 



 

413 
Paralellus, Recife, v. 8, n. 19, set./dez. 2017, p. 407-430 

 

di Friedrich Engels (Der deutsche Bauernkrieg)10, si è impadronito della Riforma, 

producendo una nuova lettura ideologica che ha contributo a creare nuovi 

schieramenti, che erano chiamati a confrontarsi con una crescita esponenziale delle 

fonti edite, soprattutto a partire dall’inizio del XX secolo, anche se a ben guardare la 

pubblicazione delle fonti, spesso legata a spinte nazionalistiche, era funzionale a 

queste interpretazioni, che sono rimaste ben vive e sono ben vive, come accennavano 

prima, nonostante il dialogo ecumenico contemporaneo del XX secolo avesse 

mostrato quanto insufficiente fosse questo tipo di ricostruzione storica, una volta partiti 

dalle fonti del dibattito teologico del XVI secolo. 

A Lund non si è voluto spazzare via questa storiografia, soprattutto quella 

confessionale, poiché con essa si deve fare i conti se si vuole comprendere cosa è 

stata la Riforma e come è stata letta e interpretata la Riforma nel corso dei secoli; a 

Lund si è data un’indicazione, chiara, per il superamento di queste letture confessionali 

e ideologiche del XVI secolo, aprendo così una nuova stagione per favorire una 

comprensione delle ricchezze delle singole Chiese in modo da promuovere un ulteriore 

sviluppo del cammino ecumenico a partire da una conoscenza delle pagine nere e 

delle pagine bianche della memoria storica della Chiesa. Seppure questa indicazione 

non possa essere considerata una novità, soprattutto all’interno del movimento 

ecumenico, da Lund è emersa con tale forza da determinare, nell’immediato, la nascita 

di una pluralità di iniziative che hanno, in molti casi, sconvolto programmi e progetti 

per una «celebrazione» del 500° anniversario dell’inizio della Riforma11. 

                                            
10 L’interpretazione marxista sulla Riforma, talvolta «contrabbandata» come l’unica scientificamente 

fondata perché a-confessionale, costituisce un ulteriore elemento nella costruzione della memoria del 
XVI secolo, così distante dalla realtà, dal momento che, soprattutto nella seconda metà del XX secolo, 
si sono venute proponendo delle letture della Riforma che dipendevano, pur utilizzando le fonti, da 
schemi precostituiti; sulla storiografia marxista rinvio solo ai recenti M. BEYER, Luther, Müntzer und 
der Bauernkrieg in der DDR-Historiographiebild der evangelischen Kirche in der 
nationalsozialistischen Zeit, in Monument, Ketzer, Mensch…cit.., pp. 361-384; R. BOER, Lutero e il 
marxismo, in Lutero. Un cristiano e la sua eredità…cit., pp. 885-894; TH. A. BRADY, Luther und der 
deutsche Marxismus, in Der Reformator Martin Luther, ed. by H. Schilling, Berlin, 2017, pp. 195-204. 

11 Sarebbe interessante redigere un elenco delle iniziative ecumeniche, che in tanti luoghi e in tante 
forme, hanno caratterizzato questo anno di commemorazione comune del 500° anniversario dell’inizio 
della Riforma per valutare dove e come è stata vissuto questo anniversario; proprio per la complessità 
e la diffusione di queste iniziative appare un’impresa «quasi impossibile». Qualcosa, ancora di molto 
provvisorio, è stato fatto in Italia per una sollecitazione dell’Ufficio Nazionale per l’Ecumenismo e il 
Dialogo Interreligioso della Conferenza Episcopale, grazie all’opera del Centro Studi per 
l’Ecumenismo in Italia. 



 

414 
Paralellus, Recife, v. 8, n. 19, set./dez. 2017, p. 407-430 

 

Per questo si può bene dire che l’incontro di Lund, con la sua appendice nella riunione 

alla Malmoe Arena, dove, tra l’altro, cattolici e luterani hanno firmato un accordo per 

confermare il loro impegno, in ogni parte del mondo, sempre, senza se e senza ma, 

nell’accoglienza e nell’assistenza di tutti coloro che hanno bisogno, è stato un evento 

di questi primi anni del XXI secolo; nel formulare questo giudizio non si è certo 

«schiavi» di una lettura confessionale di cosa è stato Lund, dal momento che 

basterebbe pensare a come l’incontro di Lund ha determinato una nuova stagione nei 

rapporti tra cattolici e luterani. Questa nuova stagione non deve tutto all’incontro di 

Lund: è evidente che essa dipende anche dai passi compiuti nel dialogo ecumenico e 

nella testimonianza comune, soprattutto dopo la celebrazione del concilio Vaticano II 

che ha segnato un profondo ripensamento della partecipazione della Chiesa Cattolica 

al movimento ecumenico, nelle forme e nei contenuti12. In questi anni, come è stato 

ricordato anche a Lund, dove si sono festeggiati i primi 50 anni del dialogo cattolico-

luterano, cattolici e luterani hanno avuto un dialogo teologico che li ha portati alla 

redazione di una serie di documenti con i quali provare a superare lo scandalo della 

divisione a partire da una rilettura condivisa delle fonti del XVI secolo, come è stato il 

caso della Dichiarazione congiunta sulla dottrina della giustificazione, sottoscritta il 31 

ottobre 1999, tra non poche polemiche dentro la Chiesa Cattolica e la Federazione 

Luterana e tanti commenti negativi nell’universo del cristianesimo13: nel 2006 la 

                                            
12 Il dialogo teologico internazionale tra la Chiesa Cattolica e la Federazione Mondiale Luterana ha 

celebrato i suoi primi 50 anni; qualche recente valutazione di questo dialogo teologico, J. FONTBONA, 
El camino ya andado y aún por andar: La Eucaristía en el diálogo católico-luterano, in «Phase», 54 
(2017), pp. 473-476; M. JUNGE, Del conflicto a la comunión. Análisis de un momento de transición en 
las relaciones católico-luteranas, in «Anales Valentinos», 4 (2017), pp. 133-144; A. MAFFEIS, La 
Eucaristía en el diálogo católico-luterano, in «Phase», 54 (2017), pp. 449-459;A. MALFATTI, Il dono 
dell’autorità nei principali documenti di dialogo bilaterale tra cattolici e luterani, in «Colloquia 
Mediterranea», 7 (2017), pp. 53-65; ; D. SATTLER, Incontri fra pari. I dialoghi tra luterani e cattolici dopo 
il Vaticano II, in «Concilium» 53/2 (2017), pp. 125-141; G. SGREVA, Apostolicità della Chiesa e 
successione apostolica. Le implicazioni di questa relazione nel dialogo postconciliare cattolico-
luterano, in «La Sapienza della Croce», 31 (2017), pp. 115-139. Su questo dialogo, con delle 
considerazioni anche sullo stato del dialogo con le altre Chiese che si richiamano, più o meno 
direttamente, alla Riforma del XVI secolo, G. CERETI, I rapporti tra la chiesa cattolica e le Chiese 
Evangeliche a 500 anni dall'inizio della Riforma, in «Archivio teologico torinese», 22 (2016), pp. 269-
296; A. MATABOSCH SOLER, Els acords ecumènics entre les Esglésies protestants i l'Església catòlica, 
in «Qüestions de vida cristiana», 27 (2017), pp. 81-97. 

13 Non è certamente questa la sede per approfondire il contenuto e il metodo della Dichiarazione 
comune sulla dottrina sulla giustificazione che ha profondamente modificato non solo i rapporti tra 
cattolici e luterana, ma l’intera riflessione ecumenica, al di là di quanto è stato detto e scritto in questi 
anni; per una valutazione della Dichiarazione, B. KRISTANTO, Dichiarazione congiunta sulla dottrina 
della giustificazione: precedenti ereazioni, in Lutero. Un cristiano e la sua eredità…cit, pp. 775-790 E 
M. SCANDROGLIO, La «Dichiarazione congiunta» come tappa fondamentale nel dialogo fra le Chiese, 
in «La Scuola Cattolica», 145 (2017), pp. 281-308. Sul tema della giustificazione nell’opera di Martin 



 

415 
Paralellus, Recife, v. 8, n. 19, set./dez. 2017, p. 407-430 

 

Dichiarazione è stata sottoscritta dal Consiglio Metodista Mondiale e nel 2017 dalla 

Chiesa di Inghilterra e dalla Comunione Mondiale delle Chiese Riformate; con queste 

firme si è voluto riconoscere l’ecumenicità del contenuto del documento, la validità 

della metodo ecumenico del consenso differenziato e l’opportunità di tornare alle fonti 

delle divisioni; su questo ultimo aspetto, proprio in seguito a Lund, si è aperto un nuovo 

confronto per separare radicalmente le fonti dalle riletture che ne sono state date per 

secoli, in un processo di ricezione che ha finito per coprire di polvere queste fonti, 

impedendo di vedere come queste fonti fossero, per tanti versi, così prossime l’une 

alle altre.  

In questa prospettiva si può vedere come uno dei tanti temi emersi da Lund sia stata 

la riconciliazione delle memorie, fondata su una conoscenza critica, arricchita dai tanti 

studi e dalle tante fonti, messe a disposizione della comunità scientifica, soprattutto in 

questi ultimi anni, anche se molto deve essere fatto soprattutto per la pubblicazione 

delle edizioni critiche delle opere dei principali riformatori14 e per la creazione di 

strumenti informatici per un più rapido accesso a studi e fonti del XVI secolo15. 

Sottolineare il rilievo di questo tema, cioè della riconciliazione delle memorie, 

costituisce un invito a approfondire il dialogo ecumenico così da rafforzare l’annuncio 

della Buona Novella nella società e, al tempo stesso, da indicare alla società un stile 

                                            
Lutero, A. MAFFEIS, La dottrina della giustificazione in Lutero: temi e contesti, in «La Scuola Cattolica», 
145 (2017), pp. 183-220. Per una ricostruzione del cammino del dialogo cattolico-luterano che ha 
portato alla redazione della Dichiarazione, J. A. RADANO, Lutheran and Catholic reconciliation on 
justification. A chronology of the Holy See's contributions, 1961-1999, to a new relationship between 
Lutherans and Catholics and to steps leading to the Joint Declaration on the Doctrine of Justification, 
Grand Rapids (Mi), 2009.  

14 Per quanto riguarda l’ambiente di Wittenberg, oltre alla prosecuzione dell’edizione critica della 
corrispondenza di Filippo Melantone, è stato pubblicato il primo volume dell’Opera omnia di 
Melantone, PH. MELANCHTHON, Opera Omnia. Opera Philosophica ed. by W. P. Weaver, S. Strohm, 
Stefan & V. Wels, Berlin. 2017; di Thomas Müntzer (1489-1525) il primo volume dei suoi scritti, TH. 
MÜNTZER, Kritische Gesamtausgabe, Bd. 1 Schriften, Manuskripte und Notizen, hrsg. von A. Kohnle 
und E. Wolgast, Leipzig, 2017 e una raccolta di scritti Nicolaus von Amsdorff (1483-1565), Nicolaus 
von Amsdorff. Ausgewählte Schriften der Jahre 1550 bis 1562 aus der ehemaligen Eisenacher 
Ministerialbibliothek, hrsg. von H. Jäger, Leipzig, 2017. Sono in corso di pubblicazione la 
corrispondenza di alcuni riformatori, TH. DE BÈZE, Correspondance, Tome XLI (1600), ed. by K. Bovier, 
A. Dufour, H. Genton, with B. Nicollier-De Weck, compiled by H. Aubert, Genève, 2016; M. BUCER, 
Briefwechsel/Correspondance, Band X (Juli 1533 – Dezember 1533), hrsg. und beab. von R. 
Friedrich, B. Hamm und W. Simon in Zusammenarbeit mit Ch. Krieger, Leiden, 2016; H. BULLINGER, 
Werke, Band 18. Briefe von Oktober bis Dezember 1546, hrsg. von A. Kess, R. Bodenmann und J. 
Steiniger, Zürich, 2017. 

15 Per un significativo intervento in questa direzione, D. BLAHA, Das "Digitale Archiv der Reformation" - 
Quellen für Bildung und Forschung, in Reformation vor Ort, hrsg. von D. Blaha und Ch. Spehr, Leipzig, 
2016, pp. 262-271. 



 

416 
Paralellus, Recife, v. 8, n. 19, set./dez. 2017, p. 407-430 

 

di recupero e di condivisione della memoria, come elemento fondamentale per il 

superamento dei pregiudizi. 

2. LA RICONCILIAZIONE DELLE MEMORIE: CONOSCERE LA MEMORIA PER 

COSTRUIRE IL PRESENTE 

Il tema della riconciliazione delle memorie a partire da una sempre migliore 

conoscenza storico-critica delle tradizioni delle singole Chiese non è certamente una 

novità di Lund, dal momento che si può dire che lo stesso dialogo ecumenico 

contemporaneo si sia radicato e, al tempo stesso, si sia alimentato, proprio sulla 

conoscenza delle vicende storiche che hanno segnato e, spesso, per non dire sempre, 

approfondito le divisioni tra cristiani in un processo di recezione delle posizioni 

teologiche che tendeva a accentuare gli elementi di contrapposizione, facendo perdere 

di vista il punto di partenza, anche con il ricorso di slogan efficaci per segnare le 

differenze, ma poco utili a guidare nella complessità del XVI secolo. 

La riconciliazione delle memorie non è quindi una novità di Lund: questo tema è stato 

indicato come uno dei passaggi fondamentali nella preparazione del Grande Giubileo 

da parte di Giovanni Paolo II che, nonostante perplessità e critiche mosse da non-

pochi all’interno della Chiesa Cattolica, ha promosso una serie di iniziative per vivere 

il Giubileo come un tempo di conversione in una prospettiva ecumenica, a partire 

proprio dal superamento dei pregiudizi che impedivano di cogliere il patrimonio 

dottrinale, spirituale e storico che già univa i cristiani, al di là delle divisioni ancora 

esistenti16. Questa indicazione di Giovanni Paolo II ha dato origine a un serie di gesti 

e di documenti non solo a livello universale, ma anche in ambito locale, come dimostra 

ciò che è avvenuto in Italia17; questi gesti e questi documenti si proponevano di 

                                            
16 Proprio in vista del Grande Giubileo Giovanni Paolo II pose la questione della riconciliazione delle 

memorie a partire dal riconoscimento delle proprie «colpe» da parte della Chiesa Cattolica; su questo 
tema rinvio a un testo che è utile per capire l’accoglienza delle proposte di Giovanni Paolo II, L. 
ACCATTOLI, Quando il papa chiede perdono. Tutti i mea culpa di Giovanni Paolo II, Milano 1997. In 
questa prospettiva si può leggere anche l’enciclica Ut unum sint (1995), sulla quale rimando a un 
commento a più voci d di qualche anno posteriore alla pubblicazione dell’enciclica, Ut unum sint: la 
sfida dell'ecumenismo, a cura di M. Russotto, Città del Vaticano 1997. 

17 Nel 1998 la Conferenza Episcopale Italiana pubblicò due documenti in tal senso: il primo voleva fare 
memoria dei 150 anni della (Messaggio in occasione dei 150 anni delle libertà civili ai valdesi, 9 
febbraio 1998), mentre il secondo era per i 60 delle leggi promulgate dal governo italiano contro gli 
ebrei (Messaggio in occasione dei 60 anni delle leggi razziali, 1 aprile 1998). 



 

417 
Paralellus, Recife, v. 8, n. 19, set./dez. 2017, p. 407-430 

 

affermare la centralità della riconciliazione delle memorie per un rafforzamento 

dell’identità delle singole tradizioni e per uno sviluppo del cammino ecumenico; per 

molti motivi, sui quali non è questa la sede su cui soffermarsi, la riconciliazione delle 

memorie è rimasta sullo sfondo del Grande Giubileo, pur non scomparendo dall’ordine 

del giorno del dialogo ecumenico in senso lato, tanto più, anche per l’appello di 

Giovanni Paolo II, il movimento ecumenico, in tante sue articolazioni, ha fatto della 

riconciliazione delle memorie, nella dizione inglese «healing of memories», cioè la 

«guarigione delle memorie», uno degli elementi centrali nella partecipazione del 

movimento ecumenico alla costruzione della pace, con un’attenzione particolare al 

dialogo interreligioso.  

Da questo punto di vista appare particolarmente importante il cammino di 

riconciliazione delle memorie tra la Federazione Luterana Mondiale e le Comunità 

Mennonite, a partire proprio da una conoscenza storica delle vicende del XVI secolo e 

della loro recezione nel corso dei secoli riguardo al rapporto tra luterani e «anabattisti», 

ai quali i mennoniti si richiamano, pur con qualche significativa differenza, in modo da 

non confondere il «bosco» degli anabattisti con la «pianta» dei mennoniti. Questo 

cammino, che è stato segnato da riflessioni storico-teologiche e da gesti concreti di 

condivisione, ha portato alla redazione di un documento che la XI Assemblea della 

Federazione Luterana Mondiale, che si è tenuta a Stoccarda nel 2010, ha fatto proprio, 

chiedendo così pubblicamente perdono ai mennoniti non solo per come le Chiese 

luterane e i luterani hanno trattato gli «anabattisti» nel XVI secolo ma anche di come 

sono stati presentati nel corso dei secoli, favorendo così un clima di intolleranza che 

appare totalmente incompatibile con la missione della Chiesa alla luce del cammino 

ecumenico del XX secolo. Con questo documento si è concluso un percorso di 

riconciliazione, ma se ne è aperto un altro di condivisione, che ha condotto alla 

reciproca scoperta di quanto luterani e mennoniti hanno in comune non per creare una 

superchiesa ma per identificare forme condivise per l’annuncio della Parola di Dio, 

come è stato ricordato in occasione della riunione del Consiglio direttivo della 

Federazione Luterana Mondiale a Wittenberg nel luglio 2016, dove è stato pubblicato 



 

418 
Paralellus, Recife, v. 8, n. 19, set./dez. 2017, p. 407-430 

 

un rapporto, Bearing Fruits, sulle prime conseguenze dell’accordo sottoscritto nel 

201018. 

Il cammino di riconciliazione delle memorie tra luterani e mennoniti può essere visto 

anche come una tappa significativa verso l’anniversario del 2017, che, a lungo, è stato 

pensato come un momento di approfondimento della teologia di Lutero e di 

celebrazione della Riforma luterana, soprattutto in Germania, dove la decade di 

preparazione teologica al 2017 è stata accompagnata da una serie di progetti per 

iniziative pubbliche. Anche la redazione del documento ecumenico Dal conflitto alla 

comunione19, consegnato a papa Francesco il 21 ottobre 2013, in occasione 

dell’udienza a una delegazione della Federazione Luterana Mondiale e della 

Commissione per l’unità luterano-cattolica, che era stato pensato e redatto durante il 

pontificato di Benedetto XVI, si collocava in questa prospettiva con delle indicazioni 

per una rilettura delle vicende del XVI secolo in modo da scrivere una storia condivisa 

e per degli impegni concreti dei luterani e cattolici nella vita quotidiana delle comunità, 

con i quale manifestare la comune volontà di andare oltre le divisioni. Su quest’ultimo 

aspetto continuo è stato il richiamo del vescovo Munib che, fin dalla sua elezione a 

presidente della Federazione Luterana Mondiale, durante l’Assemblea di Stoccarda, 

ha proposto più volte che l’anniversario del 2017 fosse un tempo ecumenico, cioè 

vissuto dai luterani per riaffermare la vocazione della Chiesa luterana alla costruzione 

della comunione al suo interno come primo passo per una sempre più efficace 

testimonianza di Cristo nel mondo. Al tempo stesso il vescovo Munib, direttamente 

impegnato nella costruzione della pace in Medio Oriente, insisteva sul fatto che il 2017 

doveva vedere i cristiani compiere dei gesti chiari e inequivocabili in campo 

ecumenico, con il superamento degli ostacoli, alcuni se non tutti, che impedivano la 

piena comunione tra cristiani. In quest’ultimo richiamo Munib era consapevole che il 

                                            
18 Nel testo Bearings fruits si faceva il punto del cammino di riconciliazione tra luterani e mennoniti dopo 

quanto stabilito nella XI Assemblea della Federazione Luterana Mondiale; questo testo può essere 
consultato nel portale della Federazione Luterana Mondiale (www.lutheranworld.org). 

19 Su questo documento, C. BETTEGA, “Dal Conflitto alla comunione”. Una lettura del documento della 
Commissione luterano-cattolica del 2013, perché non resti solo un documento, in «Presbyteri», 51/1 
(2017), pp. 11-22 TH. DIETER, Lutheran/Roman Catholic Commemoration of the Reformation in 2017: 
From Confict to Communion, in «Louvain Studies», 40 (2017), pp. 3-13; A. MAFFEIS, Il V centenario 
della Riforma dal conflitto alla comunione, in «Appunti di Teologia», 24 (2016), pp. 5-9; M. PORTILLO 
GONZÁLEZ, Del conflicto a la comunión. Conmemoración Conjunta Luterano-Católico Romana de la 
Reforma en 2017. Informe de la Comisión Luterano-Católico Romana sobre la Unidad, in 
«Isidorianum», 25 (2016), pp. 237-243. 



 

419 
Paralellus, Recife, v. 8, n. 19, set./dez. 2017, p. 407-430 

 

movimento ecumenico, per una lunga serie di fattori, sui quali sarebbe interessante 

inoltrarsi, viveva una stagione molto particolare che non può essere semplicemente 

definita «inverno», come era diventato in uso in una certa letteratura, che non teneva 

conto che il cammino ecumenico delle Chiese non può essere identificato con il dialogo 

teologico, ma è molto altro. Riguardo alla Chiesa Cattolica, anche alla luce dei 

documenti sottoscritti, Munib poneva come obiettivo del 2017 la condivisione della 

mensa eucaristica come atto concreto della comunione che cattolici e luterani avevano 

scoperto, soprattutto a partire dal Vaticano II, e che era vissuta in tanti luoghi dove 

cattolici e luterani testimoniavano insieme i valori cristiani del dialogo, della pace, 

dell’accoglienza20. 

Non va taciuto che queste dichiarazioni del vescovo Munib, anche in occasione delle 

sue visite a Roma, non erano state accolte in modo del tutto favorevole; anche tenendo 

conto delle difficoltà del mondo luterano, dove si veniva rafforzando una componente, 

esterna alla Federazione Luterana Mondiale, avversa a una serie di prese di posizione, 

soprattutto in campo etico, e in più in generale delle tensioni nel mondo delle Chiese 

nate dalla Riforma, al suo interno, con le comunità pentecostali e con la Chiesa 

Ortodossa, le proposte del vescovo Munib provocarono un dibattito che sembrava 

utopico in molte componenti, come quella di favorire una «celebrazione» 

dell’anniversario in una prospettiva che ponesse al centro la Riforma luterana ma non 

si limitasse a questa nel ripensamento del XVI secolo come un pozzo dal quale trarre 

fonti per rafforzare il cammino ecumenico.  

L’elezione di papa Francesco ha segnato una svolta nel movimento ecumenico, per 

l’importanza che il papa ha attribuito, fin dal suo affacciarsi sul balcone di San Pietro, 

alla costruzione dell’unità visibile della Chiesa; le sue parole e i suoi gesti hanno 

rafforzato l’idea di quanto centrale sia per la Chiesa Cattolica l’impegno per l’unità, in 

continuità con quanto fatto dai papi, da Paolo VI, a Giovanni Paolo I, a Giovanni Paolo 

II a Benedetto XVI21. Papa Bergoglio ha portato un contributo originale soprattutto nella 

                                            
20 Tra i molti interventi del vescovo Munib prima e durante questo anniversario segnalo il testo da lui 

pronunciato in occasione del convegno di Firenze (Rileggere la Riforma. Riletture teologiche, storiche, 
giuridiche, artistiche e letterarie della Riforma del XVI secolo, 20-22 febbraio 2017), Y. MUNIB, Re-
reading the Reformation, in «Colloquia Mediterranea», 7 (2017), pp. 9-18.  

21 Sull’ecumenismo in Papa Bergoglio rinvio ancora a un mio testo, ormai datato, dal momento che 
riguarda solo gli interventi del papa nel suo primo anno di pontificato, ma sempre utile per 



 

420 
Paralellus, Recife, v. 8, n. 19, set./dez. 2017, p. 407-430 

 

riscoperta che il cammino ecumenico deve nutrirsi da relazioni personali, nella 

dimensione quotidiana dell’esperienza cristiana. Non si trattava, come alcuni hanno 

cercato di interpretare, di una contrapposizione tra dialogo teologico e testimonianza 

quotidiana, ma di una complementarietà che affida alla preghiera il compito di ricordare 

a tutti i cristiani come l’unità non può essere costruita con la firma di un documento o 

con delle buone pratiche.  

Nel sostenere la posizione della centralità della costruzione dell’unità visibile della 

Chiesa per la vita dei cristiani, posizione sulla quale non sono mancate critiche, nate 

soprattutto dalla paura di cosa questo volesse realmente dire per la Chiesa, papa 

Francesco si è trovato in profonda sintonia con molti leader delle Chiese e delle 

Organizzazioni ecumeniche. Questo è apparso evidente nei numerosi incontri che 

hanno segnato la più immediata preparazione della «commemorazione comune» del 

500° anniversario della Riforma quando, pur nella incertezza di come vivere questo 

tempo, si è venuta rafforzando l’idea che questo anno rappresentava una straordinaria 

occasione per un ripensamento complessivo dei rapporti tra cristiani, non solo in 

chiave ecumenica, ma anche per il recupero della categoria di «riforma», declinata nei 

secoli, in contesti diversi, ma in una prospettiva univoca, cioè il ripensare la Chiesa, in 

tutte le sue articolazioni, a partire dalla centralità della Parola di Dio scritta, alla luce 

delle tradizioni cristiane dei primi secoli. 

3.PER UNA STORIA ECUMENICA: RISCRIVERE LA STORIA PER LA STORIA 

Dall’incontro di Lund e dalla sua tumultuosa recezione che ha dato origine a un’infinita 

di iniziative, in tante parti del mondo, dall’Indonesia, dove i protestanti hanno deciso di 

accogliere le indicazioni offerte da papa Francesco in questi anni per l’unità dei 

cristiani, agli Stati Uniti, dove cattolici e luterani hanno sottoscritto un documento sulla 

comunione, fino all’Italia, dove per la prima volta la Conferenza Episcopale Italiana e 

la Chiesa Evangelica Luterana in Italia hanno pubblicato, proprio il 31 ottobre 2017, 

                                            
comprendere quanto centrale è stato l’impegno per la promozione dell’ecumenismo fin dai primi passi 
del suo pontificato, R. BURIGANA, Un cuore solo, Milano, 2014.  



 

421 
Paralellus, Recife, v. 8, n. 19, set./dez. 2017, p. 407-430 

 

una dichiarazione congiunta, Riconciliarsi per annunciare il vangelo22. non si può 

lasciare cadere l’indicazione, con la quale abbiamo aperto questo intervento, cioè sulla 

necessità di riscrivere la storia in una prospettiva che consenta di cogliere le peculiarità 

delle riforme progettate e messe in atto nel corso del XVI secolo in una prospettiva che 

favorisca la loro conoscenza; questa conoscenza non deve venire, in alcun modo, 

condizionata da impostazioni confessionali e/o ideologiche, con le quali si deve 

imparare a convivere senza farsi trascinare e travolgere da esse come è invece stato 

per troppo tempo nelle ricostruzioni storiche del XVI secolo. 

In questa direzione si deve collocare la redazione di una Storia ecumenica della 

Chiesa, cioè di una ricostruzione delle vicende storico-teologiche del XVI secolo, alla 

luce degli studi e delle fonti ora a disposizione e quindi provvisoria per sua natura, ma 

scientificamente fondata, che prenda in considerazione l’evento della Riforma e la sua 

recezione nel corso dei secoli, nella consapevolezza che non è sufficiente ricostruire 

il dibattitto del XVI secolo per conoscere la Riforma, dal momento che la recezione 

della Riforma costituisce una parte integrante, essenziale, irrinunciabile per la 

comprensione di cosa è stata e di cosa è la Riforma. In altri termini è bene, anzi è una 

cosa «buona e giusta» leggere Lutero, con l’avvertenza di non rimanere dentro a un 

testo, una stagione della vita del riformatore23; infatti sarebbe auspicabile leggere 

«tutto Lutero», spaziando nelle sue molte opere, in modo da comprendere tutta la sua 

lunga vita al servizio della riforma della Chiesa, dalle 95 testi sull’indulgenza fino alle 

sue lezioni sulla Genesi, che lo occuparono dal 1535 al 1545, nell’Università di 

Wittenberg, quando la Chiesa luterana si stava costituendo non proprio nella direzione, 

forse, auspicata dal riformatore sassone, per evitare di cadere in qualche 

fraintendimento, ma non si può pensare che la lettura degli scritti di Lutero sia 

                                            
22 Questo documento si può consultare nel portale della Conferenza Episcopale Italiana 

(chiesacattolica.it); è stato pubblicato dalla rivista elettronica «Veritas in caritate. Informazioni 
dall’Ecumenismo in Italia». 

23 In Italia, come in altri paesi, il 500° anniversario, ha portato alla pubblicazione di una serie di traduzioni 
delle opere di Lutero, M. LUTERO, Libertà del cristiano. Lettera a Leone X, a cura di G. Miegge, Torino, 
2016; M. LUTERO, Cambiate il vostro modo di pensare. Esortazione ai cristiani (Romani 12-15), 
Cinisello Balsamo (Mi), 2017, M. LUTERO, Da monaco a marito. Due scritti sul matrimonio (1522 e 
1530), a cura di P. Ricca, Torino, 2017 M. LUTERO, Discorsi a tavola, a cura di F. Ferrario e B. Ravasi, 
Torino, 2017, M. LUTERO, Il servo arbitrio. Risposta a Erasmo (1525), a cura di F. De Michelis 
Pintacuda, Torino, 2017, M. LUTERO, Lettere a Katharina von Bora, a cura di R. Dietmar, Torino, 2017. 
Va ricordate anche la pubblicazione di una delle corrispondenze più significative della vita dei Lutereo, 
M. LUTERO – ERASMO DA ROTTERDAM, Varcare con Cristo l'ultima soglia. L'arte del «ben morire» tra 
riforma e umanesimo, a cura di S. Cavallotto, Milano, 2017. 



 

422 
Paralellus, Recife, v. 8, n. 19, set./dez. 2017, p. 407-430 

 

sufficiente per comprendere cosa è stata la Chiesa luterana, come essa si è formata, 

come si è rapportata non solo con la Chiesa Cattolica di Roma, ma anche con le altre 

Chiese nate dalla Riforma senza dimenticare i tanti uomini e donne che, da seguaci di 

Cristo, proponevano una Riforma della Chiesa così lontana da quella di Wittenberg, al 

di fuori delle confessioni di fede, che si vennero consolidando nel corso del XVI secolo.  

Nel formulare un progetto per la redazione di una Storia ecumenica della Chiesa si 

deve aver presente che nel XX secolo non sono mancate delle «Storie ecumeniche 

della Chiesa», che possono essere ricondotte a due categorie. Nella prima categoria24 

si possono collocare le opere collettive nelle quali si introduceva il criterio che le 

vicende di una Chiesa fossero scritte da uno studioso di storia, che faceva parte di 

quella confessione, in modo da uscire dalla tradizione, ben consolidata, che fosse 

sufficiente invocare il ricorso alle fonti, al metodo storico-critico, per poter scrivere 

anche di un’altra tradizione cristiana. Si è trattato di un passaggio che ha consentito il 

superamento di pregiudizi e precomprensioni, particolarmente utile in un momento nel 

quale i cristiani cominciavano a guardarsi negli occhi; queste «storie ecumeniche», 

che vengono ancora riedite, rappresentano un tentativo interessante di ricomprensione 

della Storia della Chiesa. 

Nella seconda25 la più recente, l’aggettivo «ecumenico» sembrava essere utile solo a 

giustificare la presenza di qualche finestra, all’interno della ricostruzione cronologica, 

sulle istanze ecumeniche, cioè di come il movimento ecumenico interagiva con la vita 

delle Chiese, o di un capitolo finale nel quale dar conto dell’ecumenismo, in modo 

molto sommario, spesso in chiave istituzionale, come se fosse possibile esaurire il 

movimento ecumenico nella descrizione dei rapporti ufficiali tra le Chiese, in particolare 

del dialogo teologico bilaterale. Non è questa la sede per una valutazione analitica di 

queste «storie ecumeniche», che, sicuramente, hanno contribuito a pensare 

all’ecumenismo come qualcosa di marginale, estemporaneo, emergenziale e non 

                                            
24 Esemplare di questa categoria è Storia ecumenica della Chiesa, a cura di Raymund Kottje e Bernd 

Moeller, volumi 1-3, traduzione italiana, Brescia 1980-1981. 
25 Della seconda categoria mi piace citare H. GUTSCHERA, J. MAIER & J. THIERFELDER, Storia delle chiese 

in prospettiva ecumenica, traduzione italiana, Brescia, 2007. 



 

423 
Paralellus, Recife, v. 8, n. 19, set./dez. 2017, p. 407-430 

 

come un elemento fondamentale della vita delle Chiese, senza il quale si comprende 

poco della riflessione teologica e della testimonianza cristiana del XX secolo. 

Nell’affrontare la ricostruzione delle vicende del XVI secolo per quanto esse fossero 

affidate a studiosi di diverse Chiese e talvolta a storici che facevano professione di 

indipendenza dalle Chiese, non si è riusciti a venire fuori da una ricostruzione 

cronologica-tematica, che di per sé era già una interpretazione confessionale: iniziare 

con il concilio Lateranense V (1512-1517)26, come se fosse del tutto estraneo alla vita 

della Chiesa, identificata con la Curia romana dove papa Leone X (1475-1521) aveva 

una sua idea di Chiesa, come appare chiaramente da cosa egli ha voluto per la Chiesa 

e cosa viene ammirato, a distanza di secoli, da milioni viaggiatori, pellegrini o no, e 

chiudere con il Concilio di Trento con il quale si dice la parola definitiva alla Riforma 

della Chiesa, non aiuta a comprendere come questi due concili vanno collocati in un 

contesto molto più ampio. 

Si deve pensare al XVI secolo in un termini nuovi, come già è stato fatto da qualche 

studioso di storia, in modo da poter ripensare al XVI secolo nella sua unità con una 

periodizzazione che tenga conto anche della Guerra dei Trent’anni27: Nello scrivere 

una storia del XVI si deve partire – questa è una mia personale idea che mi fa piacere 

condividere in questa sede – dal 1492, l’anno nel quale si afferma l’idea di uno stato 

confessionale, dove non c’è più posto per gli ebrei, che pure vivevano perfettamente 

integrati da secoli in Spagna, fino al 1604, l’anno nel quale, in un villaggio, Luslawice, 

dell’odierna Polonia, scompare, per cause naturali, non su un rogo, Fausto Sozzini 

(1539-1604), una delle più straordinarie figure del cristianesimo della seconda metà 

del XVI secolo. Nel suo vagare per l’Europa, da Siena, Firenze, a Lione, da Ginevra a 

Firenze, da Basilea alla Transilvania, fino agli anni in Polonia, Sozzini aveva avuto 

modo di incontrarsi e di scontrarsi, con Chiese già molto diverse tra di loro, proponendo 

                                            
26 Per una sintetica e chiara presentazione del concilio Lateranense V, D. DE MARCHIS, Concilio 

Lateranense V (1512-1517), in Storia dei concili ecumenici. Attori, canoni, eredità, a cura di O. Bucci 
– P. Piatti, Roma, 2014, pp. 371-393. 

27 In questa prospettiva segnalo due recenti volumi, M. GREENGRASS, La cristianità in frantumi. Europa 
1517-1648, traduzione italiana, Roma/Bari, 2017; C. M. N. EIRE, Reformations. The Early Modern 
World, 1450-1650, New Haven (CT), 2016. 



 

424 
Paralellus, Recife, v. 8, n. 19, set./dez. 2017, p. 407-430 

 

una riforma della Chiesa che prevedeva un ripensamento di strutture e di dottrine, 

ripensamento che non può essere liquidato con la categoria di «antitrinitario». 

CONCLUSIONI 

Una lettura complessiva di questo «lungo» secolo deve essere guidata dalla 

consapevolezza che le categorie usate per definire finora la Riforma del XVI non sono 

più utili, se non per riflettere su come nella ricostruzione di questo secolo si è svolta 

una battaglia confessionale e ideologica che va conosciuta ma non si può più 

accettare. La redazione di una Storia ecumenica della Chiesa del XVI secolo deve 

quindi partire da quell’insieme di categorie - Riforma, Riforma Luterana, Controriforma, 

Riforma Radicale, Ala sinistra della Riforma, Riforma Cattolica, solo per citare le più 

ricorrenti - per andare oltre così da recuperare e da scoprire unità e diversità di progetti 

e di realizzazioni per la Riforma della Chiesa, con una loro autonomia, pensate e fatte 

da cristiani e cristiane, che, talvolta, si incrociavano e si scontravano, confrontandosi 

con la comune difficoltà di portare avanti la Riforma nell’ascolto e nel dialogo dell’altro, 

cioè tenendo conto le osservazioni, talvolta ferocemente critiche, ai singoli progetti di 

Riforma in modo da cogliere aspetti comuni e tratti peculiari di questi progetti. 

Nei tempi presenti, cioè all’indomani della conclusione di un anno di 

«commemorazione comune», il progetto per la redazione di una Storia ecumenica 

della Chiesa del XVI secolo non deve essere letto né come il tentativo di formulare una 

storia in termini «politicamente corretti», eliminando o tacendo le pagine nere delle 

Chiese in quel secolo, né come l’occasione per pensare al XVI secolo in una 

prospettiva di uniformità e di assorbimento, così da collocare tutti sullo stesso piano, 

perdendo di vista che la ricostruzione della complessità aiuta proprio a cogliere identità 

e peculiarità delle diverse tradizioni cristiane. 

Scrivere una Storia ecumenica della Chiesa del XVI secolo, che tenga conto degli studi 

e delle fonti a disposizione e della recezione delle riforme della Riforma della Chiesa, 

costituisce un passaggio fondamentale per la Chiesa nella scoperta di quanto, per 

secoli, è stato ignorato indebolendo e frenando il cammino verso la piena comunione 

tra cristiani; il recupero delle vicende storiche, al di là delle letture confessionali e 

ideologiche, in prospettiva ecumenica che ne metta in luce ricchezze e povertà, vittorie 



 

425 
Paralellus, Recife, v. 8, n. 19, set./dez. 2017, p. 407-430 

 

e sconfitte, rappresenta anche una sfida per gli storici del XXI secolo che, in questo 

modo, possono favorire una conoscenza della memoria storica per favorire una 

condivisione, superando quei pregiudizi che hanno creato, nel corso dei secoli, per 

tanti motivi, muri e torri con le quali difendersi dall’altro, senza ascoltarlo, facendo bene 

attenzione a mantenere le distanze dall’altro. Una Storia ecumenica, nel quale dar 

conto del fatto e delle diverse recezioni del fatto, può diventare un fecondo strumento 

per costruire una cultura dell’accoglienza, fondata sull’ascolto e sul dialogo, oltre che 

sostenere le Chiese in un cammino di riforma delle menti e dei cuori a Cristo Uno. 

Si tratta quindi non abbandonare l’idea di una Ecclesia sempre reformanda, cioè di 

una comunità di credenti in un perenne cammino di conversione per vivere sempre più 

profondamente il rapporto con il mistero della rivelazione, ma di accompagnarla con 

l’idea di una Ecclesia sempre reformata che si è sempre confrontata nella sua storia 

bimillenaria, in particolare in alcuni secoli, come appunto il XVI, con la riforma della 

Chiesa, recuperando la ricchezza di progetti e di proposte nella prospettiva che questi, 

nati tutti ai piedi della croce di Cristo, aiutano a vivere l’unità nella diversità delle singole 

identità nella Chiesa e nel mondo. 

BIBLIOGRAFIA 

A. MAFFEIS, Il V centenario della Riforma dal conflitto alla comunione, in «Appunti di 
Teologia», 24 (2016), pp. 5-9. 

_____, La Chiesa cattolica e le Chiese della Riforma. Prospettive di dialogo dopo la 
Dichiarazione di Lund, in «La Rivista del Clero Italiano», 97 (2016), pp. 823-836. 

_____, La dottrina della giustificazione in Lutero: temi e contesti, in «La Scuola 
Cattolica», 145 (2017), pp. 183-220. 

_____, La Eucaristía en el diálogo católico-luterano, in «Phase», 54 (2017), pp. 449-
459;A. MALFATTI, Il dono dell’autorità nei principali documenti di dialogo bilaterale tra 
cattolici e luterani, in «Colloquia Mediterranea», 7 (2017), pp. 53-65. 

A. MATABOSCH SOLER, Els acords ecumènics entre les Esglésies protestants i 
l'Església catòlica, in «Qüestions de vida cristiana», 27 (2017), pp. 81-97. 

A. N.S. LANE, Calvin’s Use of Cyril of Alexandria, in Calvinus Pastor Ecclesiae..cit, 
pp. 181-212. . 

Ablasskampagnen des Spätmittelalters. Luthers Thesen von 1517 im Kontext, ed. by 
A. Rehberg, Berlin, 2017. 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=2927207
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=6204227
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=6204227
https://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=14056


 

426 
Paralellus, Recife, v. 8, n. 19, set./dez. 2017, p. 407-430 

 

B. KRISTANTO, Dichiarazione congiunta sulla dottrina della giustificazione: precedenti 
ereazioni, in Lutero. Un cristiano e la sua eredità…cit, pp. 775-790. 

C. BETTEGA, “Dal Conflitto alla comunione”. Una lettura del documento della 
Commissione luterano-cattolica del 2013, perché non resti solo un documento, in 
«Presbyteri», 51/1 (2017), pp. 11-22. 

C. M. N. EIRE, Reformations. The Early Modern World, 1450-1650, New Haven (CT), 
2016. 

CH. W. CLOSE, Reawakening the “Old Evangelical Zeal”: The 1617 Reformation Jubilee 
and Collective Memory in Strasbourg and Ulm, in «The Sixteenth Century Journal», 
46 (2017), pp. 229-321. 

CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA e CHIESA EVANGELICA LUTERANA IN ITALIA, 
Dichiarazione congiunta Riconciliarsi per annunciare il vangelo, 31 ottobre 2017, in 
http://www.chiesacattolica.it/. 

CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA, Messaggio in occasione dei 150 anni delle libertà 
civili ai valdesi, 9 febbraio 1998. 

_____, Messaggio in occasione dei 60 anni delle leggi razziali, 1 aprile 1998. 

D. BLAHA, Das "Digitale Archiv der Reformation" - Quellen für Bildung und Forschung, 
in Reformation vor Ort, hrsg. von D. Blaha und Ch. Spehr, Leipzig, 2016, pp. 262-
271. 

D. DE MARCHIS, Concilio Lateranense V (1512-1517), in Storia dei concili ecumenici. 
Attori, canoni, eredità, a cura di O. Bucci – P. Piatti, Roma, 2014, pp. 371-393. 

D. SALA, Francesco e Lutero. La commemorazione comune dei 500 anni della Riforma 
a Lund, in Svezia, in «Il Regno-Attualità», 61 (2016) pp. 518-519. 

D. SATTLER, Incontri fra pari. I dialoghi tra luterani e cattolici dopo il Vaticano II, in 
«Concilium» 53/2 (2017), pp. 125-141. 

D. WENDEBOURG, So viele Luthers …Die Reformationsjubiläen des 19. und 20. 
Jahrhunderts, Leipzig, 2017. 

_____, Vergangene Reformationsjubiläen. Ein Rückblick im Vorfeld von 2017, in Der 
Reformator Martin Luther Der Reformator Martin Luther. Eine wissenschaftliche und 
gedenkpolitische Bestandsaufnahme, ed. by H. Schilling, Berlin, 2017, pp. 261-282. 

Dichiarazione comune di Lund in w2.vatican.va. 

E. C. CLIFFORD, Re-Membering for a Common Future: Lutherans and Catholics 
Commemorate the Reformation, 2017, in «Journal of Ecumenical Studies», 52 (2017), 
pp. 252-272. 

E. WOLFF, A hermenêutica ecumênica da fé crista: uma contribuição ao diálogo entre 
católicos e luteranos no contexto dos 500 anos da Reforma de Lutero, in «Perspectiva 
teológica», 49 (2017), pp. 101-126. 

_____, A Reforma de Lutero: uma releitura ecumênica, in «Theologica Xaveriana», 67 
(2017), pp. 237-262. 



 

427 
Paralellus, Recife, v. 8, n. 19, set./dez. 2017, p. 407-430 

 

F. MUNDT, Melanchthon und Cicero, in Der Philosoph Melanchthon, hrsg. von G. 
Frank und F. Mundt, Berlin, 2017, pp. 147-172. 

F. NÜSSEL, Prophet oder Werkzeug Gottes? Zum Lutherbild in der frühen 
lutherischen Orthodoxie, in Martin Luther. Monument, Ketzer, Mensch, hrsg. von A. 
Holzem – V. Leppin, Freiburg, 2017, pp. 11-36. 

G. BRAKELMANN, Das Lutherjahr 1883, Bielefeld, 2017. 

G. CERETI, I rapporti tra la chiesa cattolica e le Chiese Evangeliche a 500 anni 
dall'inizio della Riforma, in «Archivio teologico torinese», 22 (2016), pp. 269-296. 

G. FRANK, Das Melanchthon-Gedenkjahr 2010, in Melanchthon und die Reformierte 
Tradition, hrsg. von A. Beck, Göttingen, 2016, pp. 9-20. 

_____, Melanchthonforschung am Beginn des 21. Jahrhunderts, in Philipp 
Melanchthon. Der Reformator zwischen Glauben und Wissen. Ein Handbuch, ed. by. 
G. Frank, Berlin, 2017, pp. 15-22. 

G. ITTZÉS, The University of Wittenberg. The Reformation of the University: the Case 
of Wittenberg, in Protestantism, Knowledge and the World of Science, ed. G. Kurucz, 
Budapest, 2017, pp. 11-38. 

G. PANI, L’affissione delle 95 tesi di Lutero: storia o leggenda?, in «La Civiltà 
Cattolica», 167/4 (2016), pp. 213-226. 

G. PAPP, Aspects of Calvin’s. Use of Chrysostom-Quotations Concerning the Free 
Will. How Did Calvin Quote Chrysostom in the Chapters Concerning the ‘Free Will’ of 
His Institutes?, in Calvinus Pastor Ecclesiae….cit., pp. 423-434. 

G. SGREVA, Apostolicità della Chiesa e successione apostolica. Le implicazioni di 
questa relazione nel dialogo postconciliare cattolico-luterano, in «La Sapienza della 
Croce», 31 (2017), pp. 115-139. 

GIOVANNI PAOLO II, Ut unum sint: la sfida dell'ecumenismo, a cura di M. Russotto, 
Città del Vaticano 1997. 

H. BULLINGER, Werke, Band 18. Briefe von Oktober bis Dezember 1546, hrsg. von A. 
Kess, R. Bodenmann und J. Steiniger, Zürich, 2017. 

H. GUTSCHERA, J. MAIER & J. THIERFELDER, Storia delle chiese in prospettiva 
ecumenica, traduzione italiana, Brescia, 2007. 

H. LÜCK, Die Leucorea im Jahr 1517. Eine Momentaufnahme, in Initia 
Reformationis…cit., pp. 265-284. 

J. A. RADANO, Lutheran and Catholic reconciliation on justification. A chronology of 
the Holy See's contributions, 1961-1999, to a new relationship between Lutherans 
and Catholics and to steps leading to the Joint Declaration on the Doctrine of 
Justification, Grand Rapids (Mi), 2009. . 

J. F. DECHOW, Origen's shadow over the Erasmus/Luther debate (II), in Origeniana 
undecimal. Origen and Origenism in the history of Western Thought, ed. by A.-Ch. 
Jacobsen, Leuven, Peeters, 2016, pp. 367-394. 



 

428 
Paralellus, Recife, v. 8, n. 19, set./dez. 2017, p. 407-430 

 

J. FONTBONA, El camino ya andado y aún por andar: La Eucaristía en el diálogo 
católico-luterano, in «Phase», 54 (2017), pp. 473-476. 

J. HUND, Das Augustana-Jubiläum von 1830 im Kontext von Kirchenpolitik, Theologie 
und kirchlichem Leben, Göttingen, 2016. 

J. KREIJKES, Calvin’s Use of the Chevallon Edition of Chrysostom’s Opera Omnia, in 
«Church History and Religious Culture», 96 (2016), pp. 237–265. 

_____, The Praefatio in Chrysostomi Homilias as an Indication that Calvin Read 
Chrysostom in Greek, in Calvinus Pastor Ecclesiae, ed. by H. J. Selderhuis – A. 
Huijgen, Göttingen, 2016, pp. 347-354. 

K. ARNOLD, Heinrich Suso Denifle OP (1844-1905). Die Wirkungen einer historischen 
Polemik gegen Luther, in Monument, Ketzer, Mensch…cit., pp. 247-268. 

K. MTATA, The Political Theology of Commemoration: Global South Perspectives on 
500 Years of Reformation, in «Ecumenical Review», 69 (2017), pp. 164–175;. 

L. ACCATTOLI, Quando il papa chiede perdono. Tutti i mea culpa di Giovanni Paolo II, 
Milano 1997. 

M. BEYER, Luther, Müntzer und der Bauernkrieg in der DDR-Historiographiebild der 
evangelischen Kirche in der nationalsozialistischen Zeit, in Monument, Ketzer, 
Mensch…cit.., pp. 361-384. 

M. BUCER, Briefwechsel/Correspondance, Band X (Juli 1533 – Dezember 1533), hrsg. 
und beab. von R. Friedrich, B. Hamm und W. Simon in Zusammenarbeit mit Ch. 
Krieger, Leiden, 2016. 

M. CATTO, All’origine di ogni male: immagini e interpretazioni della Riforma e di 
Lutero nell’Italia di Età Moderna, in Lutero. Un cristiano e la sua eredità…. cit. , pp. 
1105-1118. 

M. GREENGRASS, La cristianità in frantumi. Europa 1517-1648, traduzione italiana, 
Roma/Bari, 2017. 

M. JUNGE, Del conflicto a la comunión. Análisis de un momento de transición en las 
relaciones católico-luteranas, in «Anales Valentinos», 4 (2017), pp. 133-144. 

M. LEINER, Le jubilé de la Réforme, un défi à la théologie et à l'historiographie, in 
«Revue Théologique de Louvain», 48 (2017), pp. 1-15. 

M. LUTERO – ERASMO DA ROTTERDAM, Varcare con Cristo l'ultima soglia. L'arte del 
«ben morire» tra riforma e umanesimo, a cura di S. Cavallotto, Milano, 2017. 

M. LUTERO, Cambiate il vostro modo di pensare. Esortazione ai cristiani (Romani 12-
15), Cinisello Balsamo (Mi), 2017. 

_____, Da monaco a marito. Due scritti sul matrimonio (1522 e 1530), a cura di P. 
Ricca, Torino, 2017. 

_____, Discorsi a tavola, a cura di F. Ferrario e B. Ravasi, Torino, 2017. 

_____, Il servo arbitrio. Risposta a Erasmo (1525), a cura di F. De Michelis 
Pintacuda, Torino, 2017. 



 

429 
Paralellus, Recife, v. 8, n. 19, set./dez. 2017, p. 407-430 

 

_____, Lettere a Katharina von Bora, a cura di R. Dietmar, Torino, 2017. 

_____, Libertà del cristiano. Lettera a Leone X, a cura di G. Miegge, Torino, 2016. 

M. MOLING, Der Einfluss von Dyonyssius Areopagita auf Martin Luther, in Weltreignis 
Reformation. Anstöße und Auswirkunge, hrsg. von J. Ernesti, M. Lintner und M. 
Moling, Bressanone- Innsbruck, 2017, pp. 185-197. 

M. PORTILLO GONZÁLEZ, Del conflicto a la comunión. Conmemoración Conjunta 
Luterano-Católico Romana de la Reforma en 2017. Informe de la Comisión 
Luterano-Católico Romana sobre la Unidad, in «Isidorianum», 25 (2016), pp. 237-
243. 

M. SCANDROGLIO, La «Dichiarazione congiunta» come tappa fondamentale nel 
dialogo fra le Chiese, in «La Scuola Cattolica», 145 (2017), pp. 281-308. 

NICOLAUS VON AMSDORFF (1483-1565), Nicolaus von Amsdorff. Ausgewählte Schriften 
der Jahre 1550 bis 1562 aus der ehemaligen Eisenacher Ministerialbibliothek, hrsg. 
von H. Jäger, Leipzig, 2017. 

O. MILLET, Das Lutherbild in den französischen evangelischen und calvinischen 
Veröffentlichungen (1520–1560), in Luther and Calvinism. Image and Reception of 
Martin Luther in the History and Theology of Calvinism, eds. H. J. Selderhuis - J. M. 
J. Lange van Ravenswaay Göttingen, 2017, pp. 497-512. 

P. C. BARROS, 500 anos da Reforma Luterana: ocasião de avançar na colaboração 
ecumênica, in «Perspectiva teológica», 49 (2017), pp. 11-16. 

P. FORESTA, L’affissione delle tesi. Storia di un mito, in Lutero. Un cristiano e la sua 
eredità… cit., pp. 143-158. 

P. MARSHALL, Luther among the Catholics, 1520–2015, in, Remembering the 
Reformation. Martin Luther and Catholic Theology, ed. by D. Marmion, S. Ryan and 
G. E. Thiessen, Minneapolis (Mn), 2017, pp. 13-34. 

P. WALTER, Der Ketzer Luther. Robert Bellarmin und Kontroversliteratur, in 
Monument, Ketzer, Mensch…cit., pp. 37-62. 

_____, Die Jubiläen des Konzils von Trient 1845-2013, Münster, 2016. 

PH. CARY, Luther and the Legacy of Augustine, in Remembering the Reformation, pp. 
37-54. 

PH. MELANCHTHON, Opera Omnia. Opera Philosophica ed. by W. P. Weaver, S. Strohm, 
Stefan & V. Wels, Berlin. 2017. 

R. BATTOCCHIO, Cinquecento anni dopo. Cattolici e luterani in cammino, Padova, 2017. 

R. BOER, Lutero e il marxismo, in Lutero. Un cristiano e la sua eredità…cit., pp. 885-
894. 

R. BURIGANA, «Non siamo più estranei, anzi...». Luterani e cattolici dalla 
contrapposizione al dialogo, in «Apulia Theologica», 3 (2017), pp. 257-274. 



 

430 
Paralellus, Recife, v. 8, n. 19, set./dez. 2017, p. 407-430 

 

_____, Cosa leggere? Note per una bibliografia sulla Riforma del XVI secolo e sulle 
sue eredità (2016), in «Revista de Teologia e Ciências da Religião», 6/2 (2016), pp. 
265-302. 

_____, Disciplinare il mondo. Le tesi di Filippo Melantone all'Università di Wittenberg 
(1518-1560), in «Annali di Storia delle università italiane», 21/2 (2017), pp. 59-74. 

_____, Ripensare la Riforma. Una lettura della Chiesa Cattolica del 500° anniversario 
della Riforma, in La Parola che unisce, a cura di G. Castello e A. Landi, Napoli, 2017, 
pp. 13-36. 

_____, Un cuore solo, Milano, 2014. 

R. KEEN, A Luther for 2017, in «Harvard Theological Review», 110 (2017), pp. 627-
634. 

S. CAVALLOTTO, Quale riforma e quale Lutero? Nuovi orientamenti di ricerca, in 
«Miscellanea francescana», 117 (2017), pp. 216-237. 

S. K. WOOD, The Shifting Ecumenical Landscape at the 2017 Reformation Centenary, 
in «Theological Studies», 78 (2017), pp. 573-595. 

S. NITTI, Lutero, Roma, 2017. 

Storia ecumenica della Chiesa, a cura di Raymund Kottje e Bernd Moeller, volumi 1-
3, traduzione italiana, Brescia 1980-1981. 

TH. A. BRADY, Luther und der deutsche Marxismus, in Der Reformator Martin Luther, 
ed. by H. Schilling, Berlin, 2017, pp. 195-204. 

TH. A. HOWARD, Il passato nel presente: ricordare Lutero nel 1617, 1817 e 1883, in 
Lutero .Un cristiano e la sua eredità 1517-2017, a cura di A. Melloni, Bologna, 2017, 
pp. 965-1010. 

TH. DE BÈZE, Correspondance, Tome XLI (1600), ed. by K. Bovier, A. Dufour, H. 
Genton, with B. Nicollier-De Weck, compiled by H. Aubert, Genève, 2016. 

TH. DIETER, Lutheran/Roman Catholic Commemoration of the Reformation in 2017: 
From Confict to Communion, in «Louvain Studies», 40 (2017), pp. 3-13. 

TH. MÜNTZER, Kritische Gesamtausgabe, Bd. 1 Schriften, Manuskripte und Notizen, 
hrsg. von A. Kohnle und E. Wolgast, Leipzig, 2017. 

U. LUDWIG, »Zu christlicher Zucht der jungen Studenten«. Die Kollegien der Universität 
Wittenberg und der Beginn der Reformation, in Initia Reformationis. Wittenberg und 
die frühe Reformation, hrsg. von I. Dingel, A. Kohnle, S. Rhein und E.-J. Waschke, 
Leipzig, 2017, pp. 285-304. 

V. LEPPIN, Kirchenväter, in Luther Handbuch, hrsg. von A. Beutel, Tübingen, 20173, 
pp. 65-70. 

W. G. RUSCH, "Commemorating" the Reformation: Churches Looking Together toward 
2017 and Beyond, in «Journal of Ecumenical Studies», 52 (2017), pp. 220-230. 

Y. MUNIB, Re-reading the Reformation, in «Colloquia Mediterranea», 7 (2017), pp. 9-
18. 


