Ripartire dalla madre (e ritrovare il padre)
Chiara Giaccardi

Avvenire, sabato 13 maggio 2017

La liberta di noi moderni tende a costruirsi su una doppia uccisione simbolica: quella
di Dio padre e quella della Madre terra. Cosi si esprimeva piu di mezzo secolo fa la
filosofa Hannah Arendt. Della prima molto ¢ gia stato scritto. Dalla terra si vuole
evadere, per conquistare lo spazio; ma soprattutto si vuole approfittarne, sfruttandola
come materia a nostra completa disposizione.

Insomma, la libertda moderna si afferma negando il fatto che noi siamo “figli di”, che
non ci siamo fatti da soli, e che questo ha delle implicazioni. Di rispetto, di
gratitudine, di fratellanza. Di senso del limite. Chissa cosa direbbe Arendt oggi, di
fronte al programma determinato di smontare e rendere pleonastica la funzione
materna. Proprio lei che aveva fatto dell’idea di “natalita”, il fondamento della
liberta!

Forse il giorno della festa della mamma ¢ un’occasione per fermarsi a riflettere sul
suo significato, anziché lasciarsi prendere dalle forme di consumo che hanno
banalizzato questa ricorrenza. Il rapporto tra maternita e liberta ¢ tutt’altro che
scontato.

In molte culture tradizionali la donna ¢ identificata totalmente con la funzione
riproduttiva (tota mulier in utero), resa possesso dell’uomo oltre che privata della sua
integrita personale. Il femminismo radicale, per reagire alle forme persistenti di
oppressione, ha fatto coincidere la rivendicazione della liberta con la negazione della
funzione materna (tota mulier sine utero). Oggi, con I’idea di fabbricare la vita,
anche attraverso la maternita surrogata, si arriva a uno smembramento del corpo
femminile nuovamente ridotto a funzione (uterus sine muliere), senza nemmeno piu
il rapporto col bambino. La parabola della liberazione si avvita su se stessa,
prefigurando nuove forme di schiavitu, ancora piu inquietanti di quella della societa
paternalistica. E questa volta la contestazione diventa molto piu difficile, perché la
retorica della liberta avvolge ogni cosa, neutralizzando a priori la possibilita di
critica, vista come un voler porre limiti alla liberta.

La produzione di viventi, ultima frontiera del sistema tecno-economico, mira a
rendere pleonastico il codice materno della generazione-rigenerazione. L’uomo
fabbrica, mentre la donna genera. Smontare questa differenza in nome del diritto
individuale alla genitorialita ¢ impoverire il mondo attraverso I’ennesima
prevaricazione violenta nei confronti della donna. Il codice materno, nella sua

tensione vitale tra comunione intima e differenza, tra condivisione totale — di sangue



e fluidi — eppure rinuncia al possesso, ¢ esemplare nella sua capacita di aprire una via
piu umana per abitare il mondo. Via fatta di dono reale di sé per I’altro.

Perché il dono non si pud comprare, o si chiama in altro modo: contratto. Dove una
delle due parti, nella societa della retorica dell’uguaglianza, ¢ schiava dell’altra, o
merce.

E non ¢ solo una questione privata. Se si riparte dalla madre, forse la societa puo fare
un passo fuori dalla crisi mondiale che ¢ insieme economica, politica e simbolica.
Non ¢ utopistico pensare a un contributo anche politico delle madri alla
“democratizzazione della democrazia”, oltre ’astratto regime delle equivalenze o
I’idolatria maschile dell’onnipotenza che produce guerra e conflitto sociale.

Quando cerca di definire che cos’¢ la responsabilita, il filosofo Emmanuel Lévinas
propone proprio I’immagine del “portare 1’altro”: la maternita come figura concreta
dell’etica. Il corpo della donna ¢ il primo ambiente dell’essere umano, luogo di
ospitalita fisica e psichica. Tempio della pulsione di vita, scena inaugurale di una
umanita nuova.

Alleanza che non si chiude nell’io-tu ma include il padre, le generazioni di ieri e
quelle di domani. Madre ¢ crocevia di destini, termine relazionale per eccellenza,
identita insieme piena e definita da altri. Liberta di accettare 1’altro nella sua alterita
e farsi rimettere al mondo da questo incontro che sorprende. Violentare questo
mistero della vita, trasformare la maternita nella fabbricazione di bambini ridurre la
donna a individuo senza legami ¢ condannarsi a “inciampare in se stessi,
aggrovigliarsi nella nostra ombra”, come ha scritto Maria Zambrano. E non ¢ un caso
che le societa che non fanno figli ma vogliono fabbricare esseri viventi siano cosi
poco ospitali.

“Maggio” viene dal sanscrito mahi, che significa la grande madre, la Terra. In tutte le
culture ¢ il mese della fioritura, dello sbocciare, della vita che esplode e ci trascina
con sé. E il tempo dove si celebra quell’evento miracoloso e sacro che ¢ la maternita,
paradigma di ogni relazione etica. Privarci di questa esperienza non penalizza solo le

donne, ma tutta I’umanita.



