
1. IDENTITÀ E DIFFERENZA
Tra unità e complessità avvertiamo una tensione difficilmente risolvibile. Nasce la domanda: perché questa tensione? Perché questa esperienza di unità e complessità? Perché l’unità non è data una volta per tutte?
Scola risponde affermando che l’uomo è unità duale. Si rifà a H.U. von Balthasar. 
Balthasar afferma che esistono tre polarità antropologiche che costituiscono la complessità che l’uomo sperimenta. Detto altrimenti: tutti i fattori di complessità che l’uomo vive si possono ricondurre a tre coppie di elementi. E sono: anima-corpo, uomo-donna, individuo-comunità. Per avere uno sguardo completo sull’uomo, quindi, vanno considerate insieme tutte e tre queste polarità, che sono legate una all’altra. Ognuna anticipa la successiva: anima-corpo, proprio nell’aspetto della corporeità, anticipa la differenza tra maschio e femmina; la coppia uomo-donna apre all’alterità, all’esperienza della comunità, presente nella terza polarità.
Polarità significa: 
· tensione tra due poli, che si attraggono e si richiamano a vicenda; 
· irriducibilità: non c’è niente dietro queste polarità, non si può andare al di là, non si può scavare ulteriormente. Non si possono semplificare in un elmetto che racchiuda entrambi.
Nella storia del pensiero, ma anche nell’esperienza che ognuno di noi fa, riscontriamo il tentativo di risolvere la complessità che l’uomo sperimenta, in vista di ottenere l’unità, attraverso l’eliminazione di uno dei due elementi delle polarità (è ciò che fa Adam di fronte alla differenza di Eva?): ad esempio, per quanto riguarda la polarità anima-corpo, troviamo lo spiritualismo (che esclude la parte del corpo, considerandolo negativo, un peso, una degradazione, decadenza) o il materialismo (l’anima è solo un evoluzione della materia, del corpo).

1.1 L’esperienza del maschio-femmina: la polarità uomo-donna
«L’uomo non può esistere “solo” (cf. Gen 2, 18); può esistere soltanto come “unità dei due”, e dunque in relazione ad un'altra persona umana» (Mulieris Dignitatem 7). 
Nessun uomo esaurisce tutto l’uomo. Ha sempre davanti a sé un altro modo di essere uomo, un modo che gli è inaccessibile: l’uomo è sempre o maschio o femmina. Al maschio è inaccessibile il modo di essere uomo della donna, e viceversa, alla donna è inaccessibile il modo con cui l’uomo maschio è uomo. Ad esempio, esiste un modo diverso di ragionare...
Non esiste quindi un uomo generico perché quando dico uomo, quando pongo la domanda sull’uomo, io stesso sono implicato. 
A questo punto, diciamo che non esiste un uomo generico perché esiste sempre l’uomo maschio o l’uomo femmina. (cfr. Bibbia, dall’indifferenziazione alla differenza). Non esiste un uomo che racchiuda in sé tutto l’umano. Come può un uomo capire fino in fondo cosa vuol dire maternità? E una donna paternità? 
Nessuno riesce a dire tutto l’uomo perché ha sempre davanti a sé un’altra modalità di esserlo, che gli sfugge, che non può possedere, che non può dominare (Adamo domina gli animali, ma con Eva è chiamato a un rapporto diverso, non di dominio). 
Si può specificare ulteriormente affermando che nessuno a partire da sé può dire chi è l’uomo, perché gli sfugge e gli è inaccessibile l’esperienza che vive l’altro.

Ricapitoliamo i due elementi:
· io non posso dire cos’è maschio e cos’è femmina isolando il maschile e il femminile. Nessuno può sapere il significato della propria identità sessuale (cosa vuol dire essere maschio e femmina) guardando soltanto alla propria mascolinità e femminilità, cioè in modo autoreferenziale. Il significato della mascolinità (o della femminilità) si capisce solo nella differenza con l’altro sesso. 
· L’essere maschio e femmina è qualcosa di fondamentale dal punto di vista antropologico, fa parte della mia identità.

1.2 Il corpo e la differenza sessuale
Il punto di partenza da cui si scopre l’esistenza dell’altro modo di essere uomini è il corpo: osservando il corpo maschile e femminile, il corpo stesso dice dice unità, perché esso è uguale, è il corpo di un uomo, ma allo stesso tempo dice anche differenza, perché il corpo di un maschio è fino all’ultima cellula maschile, e il corpo di una donna è fino all’ultima cellula femminile. 
Una conseguenza di questo è il fatto che l’autocoscienza come introspezione, come pura riflessione su di sé, non è sufficiente per conoscere l’uomo. Non possiamo rispondere alla domanda “chi è l’uomo?” da soli, partendo solo da noi stessi, proprio perché ci sfugge e ci è inaccessibile l’esperienza dell’altro modo di essere uomo («non è bene che l’uomo sia solo»). 
Il corpo quindi viene assunto all’interno della coscienza: l’uomo, riflettendo su di sé, fa propria l’esperienza del corpo che gli dice che esiste un altro modo di essere uomo. E lo scopre proprio grazie al corpo. La realtà del corpo sessuato, del corpo maschile e del corpo femminile si impone all’autocoscienza. E “si impone” significa che la precede, e l’autocoscienza dell’uomo non può saltarla, non può farne a meno. Ovvero: io maschio non posso fare a meno dell'esperienza della donna, del femminile, per capire chi sono, per capire il mio maschile. E viceversa[footnoteRef:1].  [1:  In questo discorso sulla partenza dal corpo, è in gioco la polarità anima-corpo. L’uomo è unità non pacificata di corpo (l’uomo è inserito nel cosmo, segue le leggi di natura) e di anima (l’uomo trascende il cosmo, partecipa a una dimensione spirituale che appartiene a tutti gli uomini). L’uomo è anima e corpo in modo inseparabile. Di conseguenza l’uomo può accedere alla coscienza solo attraverso un dato che lo precede (il corpo, la realtà). Il corpo è il primo livello per scoprire l’alterità e accedervi (appartenenza al genere umano; esiste una realtà che precede la coscienza...esiste un principio). Già al livello della polarità anima-corpo emerge l’apertura all’alterità, all’essere, al principio.] unità duale: l’uomo è aperto all’alterità.] 


a) La sessualità è una dimensione originaria: non si può risalire a un essere umano che non sia né maschile né femminile, che stia prima del maschio e femmina. L’uomo nasce maschio o femmina (Un’antropologia che non tenga in considerazione questa dimensione originaria dell’uomo rischia di non essere adeguata e di non riuscire a fondare la relazione all’altro).
Filone di Alesandria (+54dC), e altri Padri dopo di lui: teologia della doppia creazione: prima (Gen 1) viene creato l’uomo a immagine e somiglianza di Dio: questo darebbe l’uomo ideale, celeste, senza distinzione sessuale, autentica immagine di Dio. É il livello dell’intelletto, che contempla le realtà intellegibili. É incorporeo e incorruttibile. (influenza del Platonismo).
Poi l’uomo viene modellato (Gen 2): l’uomo sensibile, plasmato maschio e femmina, composto di anima e corpo, con i limiti della materia. 
E’ chiaro il dualismo. 
Di conseguenza, la sessualità non è un dato originario, ma rischia di essere considerata come elemento di caduta. Questa idea si svilupperà nei secoli successivi distinguendo tra anima (a immagine di Dio) e corpo (formato dalla terra).

b) proprio in quanto maschio o femmina, e quindi sessuato, l’uomo sperimenta la contingenza dell’essere umano: poiché non esaurisco tutto l’uomo, poiché non riesco a rispondere da solo alla domanda sull’uomo, io scopro che dipendo dall’altro per il mio compimento, ho bisogno dell’altro. Il mio essere creatura è contingente, non è assoluto.

c) l’essere maschio e l’essere femmina inserisce l’uomo nella catena delle generazioni: l’uomo scopre di essere da e a. L’uomo ha un’origine, da una coppia di uomo e donna, proviene, e allo stesso tempo va verso, a: un figlio nascerà da lui, ed egli andrà verso la morte.
Proprio attraverso la sessualità, l’uomo scopre di essere in cammino verso la morte, di essere per la morte. In questo essere da e a, si apre all’uomo l’esperienza della dipendenza. Prima abbiamo parlato di contingenza dell’essere umano. Ora tale contingenza si precisa come dipendenza originaria dell’uomo. 
In questa dipendenza originaria e in questo essere esposto alla morte diventa più acuto il dramma dell’uomo: egli non ha in sé la soluzione al proprio enigma, e qualsiasi scelta faccia egli è sempre in cammino verso la morte. Appare con maggior chiarezza la scoperta dell’alterità. Io non sono tutto, non ho la risposta dentro di me, da solo non mi spiego, non riesco a risolvere il mio dramma (morte). 

1.3 Identità e differenza
Ripensiamo il dato dell’esperienza appena incontrato.
Come possiamo pensare il fatto che l’uomo è maschio o femmina?
A proposito dell’esperienza dell’uomo di essere sempre maschio o femmina e, di conseguenza, di non esaurire in sé tutto l’uomo, si può utilizzare il binomio identità- differenza per parlare della relazione tra uomo e donna.
E’ chiaro cosa Scola intenda per identità e differenza? Identità non è uguaglianza... Differenza non è diversità. Diversità a a che fare col molteplice, molteplicità di opzioni, interscambiabili. Differenza: in latino significa “porre altrove la stessa cosa”, cioè per parlare di identità ho bisogno anche di altro, di un altro modo, e questi due modi sono legati. Non posso dire l’uno senza l’altro. Non posso dire uomo senza donna.
Uomo e donna: del tutto identici nell’umanità; irriducibilmente differenti nella fisionomia sessuale
Differenza: due modi distinti di essere uomo. Che si richiamano a vicenda. Non c’è l’uno senza l’altro. Non posso capire l’uno senza l’altro. Non solo ogni uomo maschio e ogni uomo femmina ha sempre davanti a sé l’altro modo di essere uomo, ma ha anche bisogno di quest’altro modo, per capire cosa vuol dire essere uomo.
Per questo parliamo di differenza sessuale. Utilizzare questa espressione permette uno sguardo più adeguato alla realtà dell’uomo: sessualità, soprattutto nella cultura di oggi, rischia di scadere a opzione personale, a scelta; ha a che fare con pluralità. Differenza sessuale riesce a dire quanto detto finora, che l’uomo è sempre maschio o femmina, che tale è un rapporto polare, che non c’è l’uno senza l’altro, che nessuno esaurisce l’uomo, che c’è sempre un dato/realtà che precede la coscienza, che la corporeità permette di accedere all’alterità.
Scola parla di unità duale, unità che tiene aperto lo spazio della differenza. “Unità duale” è espressione per descrivere l’uomo: le polarità segnalano che l’uomo è così, ad ogni livello l’uomo si presenta come unità duale. 
Va notato, però, che la differenza sessuale non è un principio che sta solo all’inizio dell’antropologia come una grande premessa, ma è sempre presente. Ad esempio, il mio essere padre dipende dal mio essere maschio. Non posso capire il mio essere padre senza una relazione con una madre. 
Questa prospettiva è molto diversa da quanto proposto dal femminismo e dalla cultura gay: queste hanno come punto di partenza l’identità sessuale come qualcosa che uno può scoprire di sé guardando solo a se stesso. 

«La sessualità resta nel suo fondo impermeabile alla riflessione e inaccessibile al controllo umano» (P. Ricoeur).

1.4 Alterità/relazionalità
In questa unità duale, in questa differenza, l’io esce da se stesso verso il tu, è chiamato ad uscire da se stesso. La differenza sessuale gli giunge come un appello alla sua libertà.
La differenza sessuale: una scuola (A. Scola) per l’uomo: si tratta di imparare l’io attraverso l’altro e l’altro attraverso l’io. Perciò non esiste l’io senza l’altro. E questo non è un limite.
Ma l’io è strutturalmente riferito al tu. È un apertura che fa parte dell’uomo.
E questo non significa incompiutezza né mancanza (v. mito di Platone): non è un limite (in senso negativo) che l’uomo sia strutturalmente aperto all’altro, non è un aspetto che “prima o poi l’uomo riesce a superare”, riuscendo a fare a meno dell’altro. 
Anche nel massimo dell’unione tra uomo e donna, nell’una caro, restano sempre due io che si uniscono. La differenza non è mai abolita. 
Va ribadito che è il corpo che apre l’io all’alterità. Indica al primo uomo la strada per uscire dalla solitudine originaria. Il corpo è la strada attraverso cui l’io si educa a essere per l’altro.

La differenza sessuale: rivela che la relazionalità è dimensione costitutiva dell’uomo: non c’è prima l’uomo singolo, individuale, e poi la relazione. 
Se la differenza non viene mai abolita, che tipo di unità si realizza tra uomo e donna?
Possiamo parlare di reciprocità asimmetrica, dove
· Reciprocità: uomo e donna si corrispondono (donna di fronte all’uomo-Adamo: irriproducibile eppure profondamente corrispondente!), possono costituire un’unità.
· A-simmetrica: la reciprocità tra uomo e donna ha una pluralità di forme: sposo, fratello, padre, figlio di donna; sposa…
Pertanto, reciprocità non significa annullare l’identità; non è fusione (v. gli amanti romantici, il cui obiettivo è la morte, perfetta fusione tra di loro). Ma rimane la differenza. Rimane uno spazio tra i due. Nel massimo dell’unità, quindi, rimane la differenza. Contro il mito dell’androgino.

In Scola si trova un’altra affermazione che va chiarita: «la differenza è condizione di possibilità per l’unità»:
· corpo: da una parte, esso media/permette l’unità; c’è bisogno del corpo per realizzare l’unità di uomo e donna. Dall’altra, il corpo è anche barriera: più di così l’unità non è possibile, non si arriva mai all’annullamento delle due persone, alla perfetta sovrapposizione, fusione;
· l’amore: per dire “ti amo” ho bisogno della tua risposta, non posso farmi amante da solo. Eppure non posso costringere la tua libertà a rispondermi, a riamarmi. Il mio amore perciò dipende dalla libertà di un altro, che però non possiedo mai: l’altro sfugge alla mia presa. E questo è il corpo che lo permette: io rimango io, non posso essere posseduto, diventare proprietà di un altro, io posso anche morire, ammalarmi, andare via…
In entrambi i casi resta la differenza, ma è proprio questa che permette l’unità. 

Lo spazio tra maschio e femmina: è lo spazio per il figlio. Il corpo, che apre l’io all’altro, attraverso la differenza sessuale apre lo spazio per la fecondità. Proprio la differenza tra maschio e femmina, proprio la reciprocità asimmetrica, è lo spazio per la fecondità. (e quindi non è un limite in senso negativo...)
Invece, dove c’è perfetta fusione, non c’è motivo per il figlio. La coppia non vive l’apertura. v. coppia di amici...stanno bene tra di loro, equilibrio, tutto sotto controllo...quanto durerà il loro “amore”?

 Il figlio: custodisce la certezza dell’amore mio e del tuo amore. Egli dice che io ci sono, che tu ci sei (di fronte al mio non possesso di te…). Inoltre, è verifica del rapporto. Solo nella reciprocità asimmetrica il figlio non diventa un’appendice della fusione tra uomo e donna.

“Differenza” in sintesi:
· polarità: due elementi da tenere insieme, in tensione;
· diversità: rimanda al molteplice;
· differenza: due realtà distinte però insieme;
· differenza sessuale: la differenza è inscritta in ognuno di noi. 
· L'uomo tenta di annullare, togliere questa tensione: cfr Genesi (Adam riferisce la donna a sé), cfr. gender: confusione, indifferenza, “orientamento”. 
· Il mio corpo non è mai un corpo generico ma porta in sé una differenza. Non esiste esperienza del corpo senza esperienza della sessualità, non esiste individualità senza relazione. 
· La differenza sessuale mi educa ad imparare che per essere me stesso ho bisogno dell’altro;
· differenza e identità: mi dice che per capire cos’è la mia identità devo fare i conti con la differenza. Ovvero: al cuore dell’identità c’è la differenza. 
· la differenza mi insegna che la realtà (il corpo, l’altro, il mondo) mi precede. Non esisto solo io, non sono un soggetto assoluto. 






2. IMAGO DEI

2.1 “Imago”, categoria fondamentale dell’antropologia
E’ categoria molto usata nella teologia: secondo Mulieris dignitatem 6 la nozione di imago Dei costituisce «la base di tutta l’antropologia cristiana».
L’affermazione centrale è che l’uomo è creato a immagine e somiglianza di Dio.
Nell’Antico Testamento, in particolare in Gen 1, 26-28, “immagine” viene utilizzata non per fare una descrizione minuziosa dell’uomo, ma per evidenziare la singolarità dell’uomo.
Tale singolarità è data dalla relazione con Dio. Imago (nella Bibbia) è la relazione con Dio,  chiave fondamentale per comprendere l’uomo come uno e per comprenderne i suoi fattori costitutivi. 

2.2 A cosa si riferisce l’imago? Cosa nell’uomo è a immagine di Dio?
Tradizionalmente, il luogo dell’imago è riconosciuto nell’anima. Ma, si noti, spesso  concependo l’anima opposizione al corpo. 
La tensione anima-corpo sembra insolubile (l’anima non può esistere senza il corpo, un corpo non è corpo senza anima, ma è cadavere), eppure l’uomo è uno. 
La relazione con Dio: risiede solo nell’anima? E’ escluso il corpo?
Nella Bibbia: i termini riferiti all’uomo partono dall’esperienza del corpo:
· nephesh: sede delle necessità vitali dell’uomo, dei sentimenti, delle aspirazioni; 
· basar: corporeità dell’uomo nella sua interezza, fragilità e limite, sempre riferito all’uomo vivo; 
· ruah: alito, respiro; 
· leb: cuore = sentimento, volontà, conoscenza, decisione; S Paolo: soma (uomo nella completezza, individualità, comune a ogni uomo) e sarx (corruzione, peccato).
Di conseguenza, possiamo affermare che nella Bibbia emerge una visione unificante con cui si guarda l’uomo, attorno alla relazione con Dio. Non si parla dell’uomo come anima separata dal corpo. Invece, la relazione con Dio è di tutto l’uomo, nella sua interezza. Quindi compreso anche il corpo. Anzi, nella Bibbia non ci si riferisce mai all’uomo senza tener conto del corpo (cfr. termini sopraelencati).

«Sin dall'inizio essi appaiono come “unità dei due”, e ciò significa il superamento dell'originaria solitudine, nella quale l'uomo non trova “un aiuto che gli sia simile” (Gen 2, 20). Si tratta qui solo dell'“aiuto” nell'azione, nel “soggiogare la terra”? (cf. Gen 1, 28). Certamente si tratta della compagna della vita, con la quale, come con una moglie, l'uomo può unirsi divenendo con lei “una sola carne” e abbandonando per questo “suo padre e sua madre” (cf. Gen 2, 24)».[footnoteRef:2] [2:  Mulieris dignitatem, 6. ] 


«Il fatto che l'uomo, creato come uomo e donna, sia immagine di Dio non significa solo che ciascuno di loro individualmente è simile a Dio, come essere razionale e libero. Significa anche che l'uomo e la donna, creati come “unità dei due” nella comune umanità, sono chiamati a vivere una comunione d'amore e in tal modo a rispecchiare nel mondo la comunione d'amore che è in Dio, per la quale le tre Persone si amano nell'intimo mistero dell'unica vita divina. L'immagine e somiglianza di Dio nell'uomo, creato come uomo e donna (per l'analogia che si può presumere tra il Creatore e la creatura), esprime pertanto anche l'“unità dei due” nella comune umanità. Questa “unità dei due”, che è segno della comunione interpersonale, indica che nella creazione dell'uomo è stata inscritta anche una certa somiglianza della comunione divina (communio). Essere persona ad immagine e somiglianza di Dio comporta, quindi, anche un esistere in relazione, in rapporto all'altro “io”».[footnoteRef:3]  [3:  Mulieris dignitatem, 7. «Tra l’uomo e la donna c’è una comunione originaria che è immagine di Dio» (J. NORIEGA, 58).] 


2.3 Gesù ha svelato la pienezza della nozione di immagine: la figliolanza
S. Paolo: attribuisce a Gesù la nozione di imago: 
2Cor 4,4: «...Cristo, che è immagine di Dio»;
Col 1,15: «Egli [Cristo] è immagine del Dio invisibile»;
	
Questa attribuzione paolina dell’imago a Gesù cosa dice dell’imago Dei che è l’uomo?
Paolo usa questa categoria per dire l’identità divina/filiale di Gesù, vero Adamo: presa totalizzante sulla vita dell’uomo.
Invito a guardare la vita di Gesù:
a) essa ha una straordinaria consistenza umana: stupisce (Chi è costui? Non è questi il figlio di Giuseppe? Chi sei tu per...?!), attira (Zaccheo vuole vedere Gesù; la donna emorroissa si avvicina e lo tocca, la donna Cananea,...), abbraccia tutta la realtà (non esclude nessuno, non rifiuta chi si avvicina, va in cerca), autorità nell’insegnare, domina la natura e gli spiriti immondi, guarisce, conosce i cuori, perdona;
b) è vissuta nella totale dipendenza filiale: “Io sono nel Padre e il Padre è in me” (Gv 14,11); Gv 8, 38-40 (obbedienza al Padre come realizzazione di sé). È questo ciò che Gesù propone all’uomo.
Ovvero: Gesù imago del Padre significa, pertanto, che egli è figlio, cioè vive in un singolare rapporto con il Padre, che è di figliolanza (b). Questo rapporto dà forma all’umanità assunta con l’incarnazione (a). Gesù mostra che l’essere a immagine va vissuto come figli, la relazione con Dio va vissuta come figli. 

* Se l’uomo è immagine di Dio e l’immagine è Gesù, allora l’uomo è creato a immagine dell’immagine:
«Noi tutti, riflettendo come in uno specchio la gloria del Signore, veniamo trasformati in quella medesima immagine» (2Cor 3, 18)
Infatti, i Padri della Chiesa (Ireneo, Tertulliano): mettono insieme
· Cristo immagine del Padre (S. Paolo);
· uomo immagine di Dio (Genesi).
Di conseguenza, il Verbo incarnato è il modello ad immagine del quale l’uomo è stato creato. 
Dio si dice e si mostra solo nell’umanità del Figlio incarnato: solo in Cristo l’uomo può conoscere il suo essere creato a immagine e somiglianza di Dio.
In Gesù la verità di Dio si dà come uomo!
Quindi: l’uomo è una creatura voluta per essere figlio di Dio secondo la forma di Cristo 

2.4 Nesso tra differenza sessuale e imago Dei
· La relazione uomo-donna e la relazione con Dio stanno insieme nell’imago Dei
* e quindi (v. Cristo) nel rapporto di figliolanza con Dio

MD 6, affermando che «sin dall’inizio essi appaiono come unità dei due», pone una relazione, un nesso tra sessualità umana e l’imago Dei. 
Come va pensato tale nesso?
L’affermazione di questo nesso appare a prima vista chiaro leggendo i due racconti della creazione dell’uomo: l’uomo è creato maschio e femmina.
Però ne va indagato più in profondità il senso, dal momento che per la storia della teologia non è una cosa ovvia. L’imago Dei era vista principalmente nell’anima dell’uomo, nell’aspetto razionale. Se secondo l’Antico Testamento imago Dei sta a significare la relazione dell’uomo con Dio, tale relazione trovava il proprio luogo nell’anima dell’uomo. L’aspetto del corpo era messo in secondo piano.
Giovanni Paolo II, partendo dalla nozione classica di uomo creato ad immagine di Dio, in quanto persona, ne amplia il significato. Lo fa analizzando i due racconti della creazione (v. MD 6; v. Catechesi sull’amore, I ciclo).
a) Gen 1: mette in luce che l’uomo è a immagine di Dio per il fatto di essere persona, libera e razionale (dominio sulle creature....)
b) Gen 2: Secondo la lettura che ne dà Giovanni Paolo II, il significato di immagine viene ampliato. Mette in luce che la differenza sessuale appartiene all’essere a immagine di Dio
	 PAGE 12
