
2. CONTRO LA DIFFERENZA SESSUALE?



2.1 Il termine “Gender”

Gender. In sintesi.
· Inizialmente, per dire che l’umano e le differenze tra i soggetti non possono essere ricondotte solamente a un dato biologico del corpo umano. Quindi: per dire il rilievo che ha il fattore culturale, che si sovrappone/modifica il dato biologico. Il fattore culturale è importante, non si può guardare solo ad dato biologico.
· tutte queste forme di amore alla fine si unificano e l'amore, pur in tutta la diversità delle sue manifestazioni, in ultima istanza è uno solo, o invece utilizziamo una medesima parola per indicare realtà totalmente diverse? (DCE 2)
· Quindi usato all'interno del femminismo per segnare il superamento dell’impostazione patriarcale della società e dei rapporti (rivendicazione; rivendicazione del primato del biologico (essere femminile) sul culturale (violenza, patrarchia)).  

· In seguito: «giustificazione e sostegno della legittimazione individuale dei modelli di esistenza»[footnoteRef:1] contro ruoli standard della cultura precedente. Si intuisce come il gender sia in linea con la post-modernità, in cui il soggetto plasma a proprio piacimento le forme di vita.  [1: 	 GUENZI, p. 12.] 


L'introduzione del termine gender avviene
1) in ambito medico, anni 50. J. Money, chirurgo USA, in riferimento ai bambini nati con ambiguità nella conformazione dei organi genitali o dopo interventi medici[footnoteRef:2]; [2: 	 Cf. PALAZZANI, p. 18.] 

	studia i casi di “intersessaulità”, ossia persone nate «con anatomia sessuale non differenziata in maniera corretta»[footnoteRef:3]; [3: 	 (Spesso, nell'opinione pubblica, vengono portati questi casi a difesa del “se uno è nato così”), a causa di anomalie sul piano cromosomico o ormonale o anatomico genitale; a suo parere, questi casi sono “un falso problema”, sono “esperimenti della natura”: si risolvono mediante intervento chirurgico e poi ormonale (Cf. PALAZZANI, p. 18): si parla in proposito di riattribuzione/riassegnazione del sesso. Tale scelta è fatta/imposta dal medico (praticabilità tecnica) e dai genitori (desiderio, aspettative). Money afferma che è necessaria un'educazione conseguente. ] 

	Money usa “identità di genere”, pensando ai processi di socializzazione in vista dell’identità sessuale. Crescita = «progressivo adattamento alla società»[footnoteRef:4]. [4: 	 PALAZZANI, p. 19.] 

	NB: gli stereotipi culturali (sui generi maschile o femminile) aiutano la formazione dell'identità: non devono essere né troppo rigidi né troppo cedevoli. Devono supportare la cooperazione e consentire lo sviluppo individuale. 

	* Pur riconoscendo che «le funzioni base riproduttive costituiscono le differenze sessuali irriducibili», parla di “plasmabilità del gender”  (confutata a livello scientifico: Casi di maschi femminilizzati hanno chiesto di rimasolinizzarsi...imprinting ipotalamico, identificazione psichica del bambini...); 

	* egli si apre alla possibilità di un genere neutro, ma riconosce anche la rilevanza di un'identificazione sessuale stabile in senso maschile o in senso femminile: 
	afferma però che «la maggior parte degli esseri umani non può tollerare una tale incoerenza biologica»[footnoteRef:5];  [5: 	 Citato da PALAZZANI, p. 20.] 



2) poi, in ambito psicoanalitico, per distinguere “sesso biologico” e “sesso psicologico” negli anni ‘60, studio delle personalità intra/intersessuali (per cui la differenziazione biologica del sesso non è determinante).
→ a questo stadio, gender è una categoria descrittiva per indicare una identità appresa attraverso processi psico-comportamentali.
NB: ipotesi sottostante: priorità della cultura sulla natura per costruire l’identità.


3) anni 70: cultural studies: ambito storico-sociale. gender come categoria per l’analisi storica.: i tratti che comunemente vengono ascritti come “femminili” non sarebbero legati al dato naturale/biologico/corporeo ma causati da modelli maschili di oppressione (lettura marxista).


Evoluzione del significato di “gender”. Cf. vicenda del femminismo
· anni 70: carattere politico-rivendicativo: affermazione e riconoscere l’uguaglianza dei sessi. Le donne vogliono le stesse prerogative che spettano ai maschi.
· Anni 80: superare la dialettica-opposizione, pro valorizzazione della differenza di uomo e donna. 
· Ultimo esito: movimenti gay e transessuali: contestazione del ruolo imposto dalla cultura e «processi di libera composizione individuale»
· oggi: nuova categoria “queer”: «moltiplicazione e ricomposizione soggettiva dei percorsi di identificazione»

prima: la scelta è culturale
in seguito: oltre/contro la cultura


2.2. I termini in gioco: 

a) identità sessuale: fa riferimento alla connotazione biologica del corpo (il sex);

b) identità di genere: mette in risalto l'assunzione personale del dato corporeo. L'identità non è solo questione di connotazione sessuale corporea, ma chiama in gioco la percezione di sé come maschio o femmina;

c) stereotipi di genere: “maschio” e “femmina” fanno riferimento a ruoli sociali; imposizione dall'esterno;

d) orientamento sessuale: viene saltato sia il riferimento al dato corporeo che l'aspetto culturale. Viene messa in risalto la scelta del soggetto qui e ora. Da pochi giorni in Facebook: più di 50 generi possibili. 

e) gender: letteralmente è il termine inglese per “genere”. Il suo utilizzo, però, veicola altri significati: viene usato carico di rivendicazione; porta con sé un modo di pensare. Quando oggi in Italia si utilizza il termine gender non si fa riferimento all'attenzione all'identità maschile e all'identità femminile, ma alla corrente di pensiero che nega l'esistenza di un'identità sessuale e il valore della differenza sessuale, sostituendoli con il concetto di orientamento sessuale. Tanto da parlare di ideologia del gender: l'identità sessuale non ha più a che fare con il dato sessuato del corpo ma è ridotta a scelta dell'individuo.

f) LGBT(Q): sigla che indica le organizzazioni in favore della teoria del gender (lesbiche, gay, bisessuali, transessuali, queer). 




2.3 Il femminismo e i suoi sviluppi
INTRODUZIONE
Il movimento femminista non è un fenomeno recente. Già nell' '800 (durante la rivoluzione industriale) e tra 8 e 900 (cf. movimento delle suffragette).
Io pongo l'attenzione alla teorizzazione del femminismo.
All'inizio il femminismo punta l'attenzione sulle categorie uguaglianza e differenza.

2.3.1 LE ORIGINI DEL FEMMINISMO 
Fondatrice del femminismo è Simone de Beauvoir, con il testo Il secondo sesso (1949). A cosa allude questo “secondo”?.
Affermazione centrale è: «Donna non si nasce, si diventa».
Vuole affrontare al condizione di subordinazione della donna, cercandone le cause. Ha uno sguardo sul «piano biologico, psicanalitico, storico, etnografico, mitologico»[footnoteRef:6]. Ella constata uno scarto tra:  [6:  PALAZZANI, p. 47.] 

· identità sessuale segnalata dal dato biologico-corporeo;
· forme dei rapporti sociali e identificazioni culturali.
L’esito di questa tensione è che la donna è stata posta in una situazione di secondo piano. Le cause sono lo sfruttamento economico e l’esclusione sociale.
NB: non è solo affermazione del primato della cultura e negazione della natura.
Si riferisce all’esistenzialismo di Sartre (l’esistenza precede l’essenza): l’uomo-maschio per costruire la propria soggettività relega la donna a posizione di “altro”, riducendola a oggetto (identità per contrapposizione, per negazione dell’altro, al fine di affermare me stesso maschio). Di conseguenza, «donna non si nasce, si diventa». 
NB: questa frase non intende dire essere affermazione contro la natura! E’ invece contro la società! È un'affermazione, constatazione, non un progetto. Questa frase intende affermare che «non è nata donna, ma lo è diventata, a causa di condizioni interne (biologiche e psicologiche) ed esterne (storiche e sociali)»[footnoteRef:7]. Potrebbe essere riformulata: “donna (cioè subordinata) non lo si è per nascita, ma lo si diventa a causa della società”. [7:  PALAZZANI, p.49.] 

Questa sua frase verrà ripresa in seguito (cfr. Firestone) con un significato diverso, ossia “bisogna diventare donna e trascendere la natura”. 
La via proposta: «l’identità della donna dev’essere compresa a partire dalla presa di coscienza su di sé, dalla propria esperienza individuale»[footnoteRef:8]. E non a partire dalla predeterminazione naturale. Per de Beauvoir è importante il rapporto con la cultura.  [8:  GUENZI, p.17.] 

Prospettiva emancipativa: per affrancarsi dalla posizione di oggettualità in cui la donna si trova (magari anche con la propria complicità/condiscendenza). Ella prospetta la costruzione di una nuova cultura della reciprocità.
Un limite: per uscire dal rapporto di prevaricazione/oppressione maschile, viene messo da parte l'aspetto della sessualità e quindi 
«non riconosce un senso positivo allo scambio erotico dei sessi, al linguaggio dell’eros, per comprendere la potenzialità relazionale dei soggetti umani»[footnoteRef:9]. [9:  GUENZI, p.18.] 

Anzi, ipotizza la sospensione e annullamento dell’eros, a favore dell'eliminazione della violenza dell’uno sull’altro. Per lei, eros significa violenza.

2.3.2 IL PRIMO FEMMINISMO (1918-1968)
Il primo femminismo ha come centro la proclamazione dell’uguaglianza, lotta civile per essa. Estendere alle donne i diritti dei maschi. Si pone contro la società/sistema patriarcale, caratterizzata dal controllo degli uomini sulle donne, «impedendo loro l’accesso alle necessarie risorse produttive e comprimendo la loro sessualità» (H. Hartman). Si noti l’influenza del marxismo.
L’obiettivo è l’assimilazione egualitaria all'uomo.
La causa dell'oppressione femminile risiede nella società (e non nel dato della natura, sex). Per annullare tale oppressione, si cerca l'uguaglianza con l'uomo e si annulla la specificità femminile. Si afferma l’uguaglianza. Manca la differenza.


2.3.3 IL SECONDO FEMMINISMO (O RADICALE) (1968-1980)
Se nella prima fase si puntava sull'uguaglianza, si punta ora l'attenzione sulla differenza sessuale.Se nel primo femminismo la causa dell'esclusione/sopraffazione era individuata nell'esclusione sociale, ora la causa viene reperita nella sfera della sessualità.
Infatti,l’anatomia sessuale femminile e la funzionalità riproduttiva sono considerate le cause dell'inferiorità della donna (ora è il sex la causa; nel primo femminismo la causa dell'oppressione era individuata nella società). La biologia condanna la donna a una condizione domestica-accuditiva. La causa della differenza nei ruoli sociali è la differenza anatomica e biologica. 
L’obiettivo ora diventa quello di dimostrare l'irrilevanza del sex per il genere. L'uso di nuove tecnologie (farmaci, aborto, tecniche riproduttive) permettono di separare la sessualità dalla procreazione. Per questo, la liberazione della donna consiste nella liberazione dal corpo.
Ne segue la distruzione del modello femminino (maternità, ruolo domestico, comportamento, attitudine), l’invito alla presa di coscienza e autocoscienza, la necessità di trasformare gli spazi pubblici e privati
Nel 1970 appare The Dialectic of Sex (La dialettica dei sessi) di Shulamith Firestone (n. 1945): in esso si afferma che le differenze biologiche tra uomini e donne sono fonte di disuguaglianza e perciò di oppressione delle donne. Il principale nemico è la differenza sessuale, non l’uomo! Le donne sono state tradite dai loro corpi: la riproduzione genera e perpetua la schiavitù femminile. 
In fondo, Firestone vorrebbe ricreare la natura: riprende S. de Beauvoir “l'umanità non è una specie animale, ma realtà storica, cioè totalmente creativa e plastica. Contro la natura prendere il controllo della natura”. Se S. de Beauvoir condannava il sistema patriarcale, Firestone è contro la natura. 
Il “naturale” non è necessariamente un valore umano. La corporeità umana non è essenzialmente umana.
«l'obiettivo finale della rivoluzione femminista deve essere, a differenza di quella del primo movimento femminista, non solo l'eliminazione del privilegio maschile, ma della stessa distinzione dei sessi: le differenze genitali tra gli esseri umani non avranno più alcuna importanza culturale»[footnoteRef:10]. [10:  Palazzani, p. .] 


In questa visione, maternità ha il significato di “servitù riproduttiva determinata dalla biologia”. La causa della sudditanza e debolezza della donna è la natura.
La liberazione può venire solo dalla cultura; dove per cultura = «trasformazione della società e dei ruoli, sia l'uso di nuove tecnologie che la scienza mette a disposizione»[footnoteRef:11]. [11:  PALAZZANI 54.] 

Liberare la donna dalla “schiavitù della maternità e della procreazione”.
“Dialettica del sesso” sostituisce la lotta di classe: etica, religione, cultura sono costruite non sull'economia ma sulla dialettica del sesso; femminismo come modo di interpretare il mondo per trasformarlo. 


2.3.4 FEMMINISMO FRANCESE
Luce Irigaray, Speculum. L’altra donna (1977), Condividere il mondo (2008).
Ella critica l’antropologia filosofica occidentale: ha pensato l’uomo a partire da un idea di soggetto “neutro”; isolando le caratteristiche dell’“umano”, ma prescindendo dal riferimento al dato corporeo e alla dimensione spirituale. La via proposta: annuncia il ritorno esplicito alla corporeità; dualità originaria.
II femminismo è concepito come «riflessione antropologica centrata sull’accoglienza della differenza»[footnoteRef:12]. Ricerca della specificità del femminile.  [12:  GUENZI, p. 21.] 

La relazionalità è un momento imprescindibile per la costruzione dell’identità di ogni persona. Relazionalità (orizzontale) contro il potere maschile (verticale, oggettivante). 
Ella si pone contro la razionalità occidentale (di stampo maschil-maschilista): ha dimenticato gli eventi della vita, elaborando una visione astratta dell’umano. Irigaray critica la razionalità occidentale perché ha portato a una visone astratta dell'uomo, ma giunge allo stesso esito. 
Un limite: pur essendo interessante l'idea dell'importanza della reciprocità, Irigaray non parte dall’effettivo incontro dell’uomo e della donna, ma da una tesi a monte di esso. Con la conseguenza di perdere l'umano. 
In I love to you (1990): L.Irigaray vuole superare la dialettica hegeliana tra uomo e donna come rapporto padrone/schiavo, al fine di «scoprire per noi stessi, tra noi stessi, la singolarità e universalità dell'amore come realizzazione naturale e spirituale dell'identità umana?»: «l'amore tra noi, uomini e donne di questo mondo, è ciò che può salvarci»[footnoteRef:13]. [13:  L. IRIGARAY, I love to you, ed. ingl, p. 32 (traduzione mia).] 

a) Stabilisce la differenza sessuale nella natura:
· non esiste un'unica cosa universale: la natura esiste almeno come due (maschio e femmina);
· nessun genere corrisponde all'intera natura, ma ognuno è parte incompleta dell’intero; 
· il rischio più grande è di non considerare il limite della natura e di porsi come il tutto; 
· è qui che si radica il rischio di porre il maschile come dominante e il femminile come secondario, riproponendo le dicotomie natura/spirito, passivo/attivo/, agente/oggetto;
· Per comprendere l'interazione tra un uomo e una donna nei termini adeguati, bisogna «smettere di trattarla come interazione tra due soggetti liberi»[footnoteRef:14];  [14:  Ibid, p. 37. ] 

· propone un ritorno alla natura per recuperare una visione alternativa di donna, più simile al mondo vegetale che animale: la recettività/accoglienza della donna, sotto questa luce, potrebbe 
«significare un'economia differente una differente relazione con la natura e con il sé che equivarrebbe ad attenzione/cura e fedeltà piuttosto che passività» (p. 38).
b) intenzionalità: «dobbiamo diventare consapevoli di essere un uomo o una donna e volerlo diventare. Il genere è insieme dato dalla natura e risultato della nostra crescita: «devo condurre le mie intenzioni in linea con la mia realtà»[footnoteRef:15]. Quando io divento chi sono, io spiritualizzo la mia natura. Solo in questo modo posso comunicare con l'altro. [15:  Ibid, p. 39. ] 

c) intende giungere a una dialettica di soggettività-oggettività all'interno di ogni sesso: a differenza di S. de Beauvoir che pensava la donna come l'altro dell'uomo, Irigaray afferma che l'identità della donna non può originarsi nell'uomo, ma «definisce l'oggettiva alterità di me stessa per me stessa come appartenente al genere femminile»[footnoteRef:16]. [16:  Ibid, p. 63. ] 

d) in questo modo, si aprirebbe una nuova fase della storia: il dominio sulla natura aprirà «un'armonia spirituale tra passività e attività, particolarmente in relazione con la natura e gli altri»[footnoteRef:17]. [17:  Ibid, p. 45] 


Esiste una differenza ontologica senza unità ontologica. Uomo e donna, due metà di un tutto, ma non riconciliabili tra loro. Infatti, nell’espressione “I love to you” il “to” dice che la relazione uomo-donna è sempre mediata. L'uomo non può raggiungere la donna ma «la aiuta a raggiungere un nuovo stadio nell'esistenza

«La differenza sessuale rappresenta uno dei problemi o il problema che la nostra epoca ha da pensare». 


2.3.5 IL “TERZO” FEMMINISMO
Assistiamo a una vera e propria separazione tra sex e gender:
· decostruzione della differenza naturale dei sessi (decostruzione è contro filosofia essenzialista, contro la metafisica). Allontanamento progressivo dal determinismo biologico e dalla natura;
· Decostruzione della comprensione culturale dei sessi (comprensione cult dei sessi= il gender è prodotto della socializzazione, del significato dato da una società, epoca storica, cultura). Gender è solo una maschera, non c'è nulla dietro, è costruzione fittizia. Pertanto, ciò che conta è la costruzione individuale. 
L’esito di tale movimento è l’eclissi della differenza (naturale o culturale), in-differenza. La differenza sessuale «scivola dallo statuto di evidenza a quello di questione» (Susy Zanardo), con lo duperamento delle contrapposizioni, delle dualità, fino a una «tendenza generale all’indifferenza e all’indifferenziato»

Judith Butler, che non si definisce né femminista né post-femminista. 
Scrive Undoing gender (2004), trad, it. La disfatta del genere. Dopo aver fatto il genere (per liberarsi dalla natura), ora esso viene disfato.
Il titolo originale dell'opera però ha un significato doppio: processo da compiersi e in corso:
· il genere disfa l’io quando (il genere) si cristallizza in una posizione normativa, privandolo dell’originalità soggettiva; il genere, perciò, ha perso il suo obiettivo, non è riuscito a raggiungere la sua meta (distinzione, differenza);
· il gender va disfato (disfare il genere), a favore del riconoscimento dell’identità come processo. Poiché le condizioni del nostro genere sono fuori di noi stessi, al di là di noi, nella socialità. Il genere è un elemento culturale; va superato. È un processo mai concluso. 
La Butler è contro qualsiasi teoria del genere e gender. Infatti, il suo punto di partenza è rifiuto di ogni elemento dato, alla base dell'identità. Come è arbitrario dividere l’umanità in due sessi, così è anche arbitrario assegnare un ruolo di genere. Il sex è un prodotto del gender! Non esiste l'identità maschile o femminile data prima del gender. 
Infatti, esiste una determinata donna, e non la “donna” in generale: la categoria donna dipende dalla classe, etnia, sessualità. Di conseguenza,
· incesto è «una fantasia culturale». E' una legge che assicura la stabilità dell'eterosessualità. Di conseguenza, bisogna proibire l'omosessualità. Né tabù dell'incesto né divieto dell'omosessualità sono dati naturali ma culturali.
· Gender (ruoli maschile e femminile) e sex (identità maschile e femminile) sono frutto di un potere, entrambi prodotti, sono finzioni!
La Butler è afavore di:
· maggiore vivibilità dei singoli individui (eliminando le tensioni sociali, i ruoli, le imposizioni esterne);
· maggiori opzioni di vita; 
· libera composizione della propria identità sessuale.
Ed è contro il mito di Edipo, che è all’origine della cultura occidentale. Il paradigma dell’eterosessuale è stato coltivato a causa della proibizione dell’incesto e 	dell’obbligo dello scambio esogamico.	Quindi, sarebbe il prodotto di un’ideologia funzionale all’assetto sociale. 
Di conseguenza, dopo aver disfato il genere, si giunge al post-gender: il singolo può scoprire la propria identità. Ella usa il termine “queer”[footnoteRef:18] (che supera gender) =  [18: 	Significa: strano, strambo, obliquo.] 

	«rivendicazione di legittimità di ogni possibile figura di identità non conforme allo schema della dualità dei sessi e dei suoi costrutti culturali»[footnoteRef:19]. [19:  GUENZI, p. 27.] 

Si supera il binarismo sessuale. Comprende in sé anche l'orientamento sessuale. In questo modo, si teorizza (e non solo si constata) 
	«la proliferazione delle identità sessuate», «comprensione estremamente fluida e flessibile del genere, al di là di ogni restrittiva codificazione sociale»[footnoteRef:20]. [20:  GUENZI, p. 27.] 

Viene esaltata la mescolanza, la confusione, l'incrocio.
Epigoni sono: 
i cyborg (Donna Haraway): sulla base delle scelte individuali e grazie al potenziale offerto dalla tecnologia, ci distingue più nettamente da altre forme biologiche terrestri. Conseguenza: de-sessualizzazione della sessualità, del piacere, del sesso. Il corpo sessuato né l'incontro con l'altro sono indispensabili per il raggiungimento del piacere. 
In questa prospettiva, sono superate le categorie di classe, sesso, razza, identità, corpo.


2.3.6 OSSERVAZIONI SINTETICHE SULLA VICENDA DEL FEMMINISMO
Il femminismo all'inizio non rigetta la natura, ma vuole liberare la donna dal corpo (gravidanza, parto, accudimento), visto come un ostacolo alla libera espressione.
Piuttosto, si pone contro la prevaricazione della natura sulla cultura (ovvero di un posto nella società imposto dal dato corporeo, rispetto alla possibilità di scegliere e liberarsi da tale ruolo di sottomissione, causato appunto dalla prevaricazione della natura). S. de Beauvoir condannava il sistema patriarcale (è la società che crea le differenze, le disuguaglianze) Femminismo dell'uguaglianza?
II secondo femminismo radicale condanna la natura (cfr. Firestone): è la differenza sessuale (in particolare a causa della riproduzione) ad essere la causa della disuguaglianza. 
Il femminismo più moderato: accetta il corpo femminile, ma chiede un diverso ruolo sociale. Irigaray: la natura esiste come almeno due (maschio e femmina), per cui nessun genere corrisponde alla totalità della natura. E’ affermata la differenza ontologica ma senza l’unità ontologica. Femminismo della differenza?
In seguito, si avrà la Prevaricazione della volontà/potere sulla natura e sulla cultura. Femminismo gender nel quale la differenza è vuota.  
Di conseguenza, il percorso del femminino potrebbe essere sintetizzato nel modo seguente: dal sex naturale al genere socio-culturale al gender individuale.
Il femminismo, pertanto, produce esiti inaspettati, in contraddizione con le istanze da cui ha preso origine. Era nato per affermare l'identità femminile, finisce per annacquare ogni possibile identità. Si giunge pertanto al gender, quale espressione di plasmabilità e variabilità. 
«è l'individuo che decide il gender  che desidera e vuole, a prescindere dalla natura e dalla società».[footnoteRef:21] [21:  PALAZZANI, p. 69.] 

Il punto di partenza è l'individuo, e non altro. Prevalgono le differenze al posto della differenza. Quindi
«Il de-costruzionismo del post-gender, condotto in nome dell'autenticità e della libertà personale, così può finire per assumere i contorni di un conformismo culturale piegato alla pura accettazione dell'insuperabile diversità soggettiva, che rinchiude su di sé l'individuo in una forma di esistenza auto-referenziale»[footnoteRef:22]. [22:  GUENZI, p. 28.] 


La nuova parola d’ordine è l’“autenticità personale” (nuovo imperativo?). Al centro: è posto il desiderio soggettivo (quale lettura adeguata del desiderio? È possibile partire da qui come terreno comune?).
Di conseguenza, la questione dell’identità: questa è ridotta a «simulacro o performance» (Elena Pulcini). In questo modo ne va della singolarità dell’io.
E quali conseguenze a livello culturale e sociale? L’appropriazione dell’identità sessuale/di genere è mediazione della cultura sulla natura. Saltare questo passaggio è innocuo? La comunicazione con l’ “altro” è alla base dello sviluppo della società. 
Domande aperte:
a) cosa significa identità?
b) come pensare la differenza?
c) come pensare il corpo?


2.3.7 QUEL RAPPORTO TRA SESSO E GENERE? UNO SGUARDO AL MONDO
Osservando la vicenda del femminismo, sembra che sia affermata l'origine convenzionale del gender. Fino agli esiti dell'Agenda di Genere, imposta dalle organizzazioni internazionali, che si pone il principio di «stabilire il genere quale forza di governo del mondo» (D. O'Leary). Sarebbe questa la nuova forma del femminismo oggi.
Dale O’Leary riprende queste definizioni (Durante la IV Conferenza di Pechino dell'ONU sulla donna del 1995): 
· Sesso: «semplice differenza biologica che distingue gli esseri umani in maschi e femmine».
· Genere: «si riferisce ai rapporti tra donne e uomini basati su ruoli definiti socialmente che vengono assegnati all’uno o all’altro sesso»[footnoteRef:23].	E quindi sarebbero modificabili. [23:  GUENZI, p. 65.] 

In occasione della Conferenza di Pechino, per la prima volta la Chiesa Cattolica si esprime in modo ufficiale sul termine “genere”: 
«la Santa Sede esclude interpretazioni ambigue [del genere] basate su concezioni molto diffuse, le quali affermano che l’identità sessuale può adattarsi in modo indefinito, per adattarsi a nuove e differenti finalità. Nel medesimo tempo, non condivide la nozione di determinismo biologico, secondo la quale tutte le funzioni e relazioni tra i 2 sessi siano stabilite in un modello unico e statico».[footnoteRef:24]   [24:  Dichiarazione della Santa Sede dell’interpretazione del termine genere, IV Conferenza mondiale sulla donna, Pechino, 15 settembre 1995.] 


J. Butler si esprime contro queste chiarificazioni: secondo la Butler, servono solo a bandire il termine genere perché sinonimo di omosessualità, a riproporre il ruolo sociale della donna.
Il 21.11.2000 il Pontificio Consiglio per la Famiglia scrive Famiglia, matrimonio e “unioni di fatto”, difendendo il matrimonio eterosessuale nel suo valore naturale. 
Esprime anche una valutazione tendenzialmente negativa di gender. Una «certa ideologia del gender» (n. 8) sta causando la «graduale destrutturazione culturale e umana dell’istituzione matrimoniale». Interessante è che il documento cerchi di articolare gender con la differenza sessuale.

	Nella dinamica integrativa della personalità umana, un fattore molto importante è quello dell'identità. Durante l’infanzia e l’adolescenza, la persona acquisisce progressivamente coscienza del proprio “io”, della propria identità. Tale coscienza della propria identità si iscrive in un processo di riconoscimento di sé e, di conseguenza, della propria dimensione sessuale. È pertanto una coscienza di identità e di differenza. Gli esperti sono soliti distinguere tra identità sessuale (cioè la coscienza di identità psico-biologica del proprio sesso, e della differenza rispetto all'altro sesso) e identità di genere (cioè la coscienza dell’identità psico-sociale e culturale del ruolo che le persone di un determinato sesso svolgono nella società). In un processo di integrazione armonico e corretto, l'identità sessuale e di genere si complementano, poiché le persone vivono in società in modo concorde ai modelli culturali corrispondenti al proprio sesso. La categoria di identità sessuale di genere ("gender") è pertanto d'ordine psico-sociale e culturale. Essa corrisponde armonicamente all'identità sessuale, d'ordine psico-biologico, quando l'integrazione della personalità si accompagna al riconoscimento della pienezza della verità interiore della persona, unità d'anima e corpo. (n. 8)

Nel decennio 1960-70, si sono affermate alcune teorie (che oggi gli esperti qualificano generalmente come "costruzioniste") secondo le quali l'identità sessuale di genere ("gender") sarebbe non solo il prodotto dell'interazione tra la comunità e l'individuo, ma anche indipendente dall'identità sessuale personale. In altri termini, nella società i generi maschile e femminile sarebbero esclusivamente il prodotto di fattori sociali, senza alcuna relazione con la dimensione sessuale della persona.

La tensione tra sesso e genere riprende quella tra natura e cultura. La vicenda del femminismo ha mostrato un'evoluzione:
· inizialmente «la natura rimane sullo sfondo;
· poi viene considerata irrilevante;
· infine tende sempre più ad essere riassorbita nella società e nella cultura»[footnoteRef:25]. [25:  PALAZZANI, p. 59.] 

«La cultura non può essere pensata come un codice che solo in seconda battuta si aggiungerebbe a ciò che è fissato dalla natura stessa degli umani; deve essere invece pensata come determinazione e configurazione appunto del destino naturale degli umani» (G. Angelini)

Il rapporto tra natura e cultura: continuità e non opposizione tra un “dato” e un “costruito”. Il dato iscritto nel corpo/vita non va colto come limite ma come fonte di significati (= rapporto simbolico, ossia mi chiama in gioco, il corpo media ma non esaurisce me)). Così è la mediazione del corpo in rapporto al mondo. Il corpo mi aiuta ad entrare in contatto con la realtà.
Il post-moderno e il gender portano a mettere in secondo piano il binomio sex/genere nella costruzione dell'identità. Viene posto sullo stesso piano di razza, classe, gruppo etnico.
«la moltiplicazione delle differenze vuole distogliere l'attenzione dalla centralità della differenza, ritenuta causa di uguaglianza».[footnoteRef:26] [26:  PALAZZANI, p. 63.] 




3. Ripensare la differenza





3.1 La nota dei Vescovi del Triveneto[footnoteRef:27] [27:  http://www.diocesitv.it/treviso/allegati/5635/CET%20NOTA%20QUESTIONI%20EDUCATIVE%202%20febb%2014.pdf] 


I vescovi del Triveneto scrivono la lettera (Nota pastorale) in occasione della scorsa giornata per la vita dal tema “Generare futuro”. Tratta di alcune «urgenti questioni di carattere antropologico ed educativo».

La prima parte: attenzione alle famiglie che sono segnate dalla crisi economica e ad altre persone che non sono rispettate nella loro dignità. La crisi di oggi, però, non è solo economica e finanziaria, ma anche morale e di identità.

Subito dopo viene messo in luce il taglio della Nota: l'attenzione a «questioni educative che riguardano aspetti fondamentali e delicatissimi dell'essere umano», che hanno ricadute in molti ambiti della vita di oggi. La Nota si inserisce nella più ampia attenzione all'educazione della Chiesa cattolica italiana, consapevole che, come dice papa Francesco, «il compito educativo è una missione chiave». I temi trattati dai Vescovi, pertanto, sono guardati secondo la prospettiva dell'educazione. 

Innanzitutto, vengono elencati alcuni aspetti problematici del contesto attuale:
· il «possibile inserimento dell'ideologia del gender nei programmi delle scuole»;
· aspetti problematici nell'«affrontare in chiave legislativa la lotta all'omofobia»;
· a «fuorvianti orientamenti sull'educazione sessuale ai bambini»;
· cancellazione dei termini “padre” e “madre”, per evitare ogni discriminazione;
· lo stravolgimento del «valore e del concetto di famiglia naturale fondato sul matrimonio tra uomo e donna». 
 
Ci si trova di fronte (anzi, immersi) in una situazione definita «inedita», che si configura come una vera e propria «emergenza educativa» e che, pertanto, interroga Vescovi e comunità cristiane: come «servire e promuovere l'uomo e la vita buona nella nostra società»? Come formare «le nuove generazioni affinché possano orientarsi nella vita, discernere il bene dal male, acquisire criteri di giudizio»?

Per rispondere a tali domande è necessario partire da «una visione dell'uomo»: si educa a partire da un'idea di uomo.
La Nota propone una specifica visione di uomo caratterizzata da:
· «dignità e il valore della persona umana»;
· «la tutela e il rispetto» verso ogni persona, specialmente chi è in situazione di fragilità;
· «la ricchezza insostituibile della differenza, specialmente quella fondamentale, tra “maschile” e “femminile”»;
· famiglia come «unione stabile dell'uomo e della donna nel matrimonio» e come «luogo dove si impara a vivere nella differenza e ad appartenere ad altri». Con la visione di uomo veicolata dalle teorie del gender è minata la famiglia proprio perché viene annullata la differenza sessuale e l'individuo appartiene solo a se stesso.

Mentre espongono questa visione di uomo, i Vescovi ribadiscono 
· sia la «necessità di combattere strenuamente ogni forma di discriminazione»,
· sia la necessità di non confondere «gli elementi obiettivi con quelli soggettivi» a proposito di «beni della vita, della famiglia e dell'educazione»: con questi ultimi, infatti, è in gioco il bene dei singoli e della società. A tal fine contribuisce anche la religione, che, proprio per questo, non può essere segregata «alla segreta intimità delle persone, senza alcuna influenza sulla vita sociale e nazionale». 
L'elemento obiettivo, su cui la Nota punta l'attenzione, da non confondere con altri aspetti soggettivi è la differenza sessuale: essa non è una differenza tra le altre, ma elemento fondamentale per la costruzione della persona e, in particolare, del suo essere in relazione. 

Le teorie del gender, inoltre, in nome della “non discriminazione” tendono a trasformarsi in leggi («fonte di confusione sul piano giuridico»), minando la libertà di educazione, «che spetta, di diritto, al padre e alla madre, aiutati da soggetti e istituzioni chiamati ad aiutarli». 
Poiché il gender impone a tutti la necessità di non discriminare, chi educa i figli/studenti/giovani alla differenza sessuale rischia di essere discriminato a sua volta. 

Per questi motivi, la Nota non manca di esprimere in modo chiaro e deciso: «il rifiuto di un'ideologia del gender che neghi di fatto il fondamento oggettivo della differenza e della complementarietà dei sessi».

L'invito dei vescovi, pertanto, è di «non avere paura e di non nutrire ingiustificati pudori o ritrosie nel continuare ad utilizzare le parole tra le più dolci e vere: “padre”, madre, marito, moglie, famiglia». 

NB: questo rifiuto delle teorie del gender non significa negazione dello studio e dell'approfondimento dell'identità maschile e dell'identità femminile. 

Due fuochi nella Nota:
a) antropologico: che idea di uomo sta sotto? Viene veicolata?

 si educa a partire da un'idea di uomo. Visioni di uomo differenti portano a conseguenti scelte educative differenti. 
Le teorie del gender veicolano un'idea di uomo che ha come unico riferimento se stesso. Saltando la differenza sessuale, con il gender si pretende l'identità senza relazione, solo come scelta assoluta (slegata, sciolta da ogni riferimento e vincolo) del singolo; “orientamento”. 
La sessualità, senza un riferimento oggettivo e fuori di sé, è ridotta a ricerca di piacere.
Il desiderio del singolo, pertanto, diventa un diritto. 

La differenza sessuale, invece, non è una differenza come altre: la Nota parla di «ricchezza insostituibile della differenza». Perché è definita «fondamentale» la differenza tra maschile e femminile? 
La differenza sessuale è la via per l'umanità. Per capire chi sono, devo fare i conti con l'altro modo di essere umano. Per questo, continua la Nota, «la differenza dei sessi è elemento portante di ogni essere umano ed espressione chiara del suo essere in “relazione”».
 
b) educativo: come educare in questo contesto? Non si educa senza un'idea di uomo.
Già dalle prime battute si intuisce che educazione non è lasciare allo stato brado, lasciare che emerga da sé un orientamento; ma offrire dei criteri per orientarsi. La differenza sessuale è un elemento fondamentale per l'educazione e la formazione di un essere umano. 

Questioni aperte a livello educativo: 
· come educare a desiderare?
· Quale instaurare rapporto con il corpo?
· si può educare a non discriminare mantenendo il valore della differenza sessuale? 
· Come approfondire l'identità maschile e l'identità femminile evitando la pura rivendicazione di diritti individuali?
	 PAGE 19
