
Lezione 1
1.1. Il problema. La questione del genere oggi


Il titolo del corso ha diverse interpretazioni possibili:
1.  come entra il genere (!) nella dinamica dell'educazione: sia per quanto riguarda il genere del “destinatario” (come si declina l'educazione verso un maschio e verso una femmina), sia per quanto riguarda il genere dell'educatore (esiste un modo maschile di essere educatori?); in questo caso il genere è un dato di partenza; 
2.  come si educa all'identità maschile e come si educa all'identità femminile, cioè a diventare maschi o femmine. Una questione che tiene conto dell'approccio della psicologia evolutiva, della pedagogia, ma anche sollecitato dal contesto attuale: non è più scontato diventare maschi o femmine;
3.  questione o co-educazione o educazione/scuola per soli maschi o sole femmine. In che modo i nostri sistemi scolastici tengono conto dell'identità sessuale/di genere?
4.  quali questioni di fondo tra maschile-femminile e il tema dell’educazione. Sguardo antropologico

Un'evidenza che non è più tale
“Ogni uomo è raggiunto da un'evidenza del maschile e del femminile”
un corso come questo non sarebbe stato pensato qualche anno fa, nonostante la cultura del femminismo è da tempo che pone il problema. 
L'evidenza oggi non è più tale: non è più scontata, altre volte sembra minacciata.

La domanda sull'“identità sessuale”
Che cosa significa “maschio”? “femmina”? “maschile”? “femminile”?

Difficoltà dovute al contesto attuale
· Gli slogan di oggi, quasi dei diktat, rendono difficile la domanda, se non addirittura superflua: “maschio e femmina non esiste; maschile e/o femminile lo scegli tu e lo componi come vuoi”.
· Ogni diversità va rispettata. La diversità è considerata bella e buona di per sé. Idea mai motivata, ma data per scontata. 
Sembra assecondare la rinuncia alla ricerca della verità e ad evitare lo scontro tra individui e tra culture. 
· “Se due maschi o due femmine si amano, che male c’è? Non è anche questo amore?”. L'amore è sentimento individuale? Cos’è l’amore?
· Che male c’è se viene riconosciuto il loro legame dalla legislazione? Non sarebbe un ampliamento dei diritti? Che male ci sarebbe? La questione dei diritti, con lo slogan “ampliamento dei diritti”, rischia di diventare restringimento di altri diritti
· altri slogan (cfr. testo di Gilles Bernheim (Granrabbino di Francia) citato da papa Benedetto XVI)
· “matrimonio omosessuale in nome dell’uguaglianza”
· “matrimonio omosessuale in nome della protezione del partner” (in caso di morte di uno,...) 
· “omoparentlità in nome dell’amore”
· “omoparentalità in nome della protezione del bambino”
· “Adozione in nome del diritto a un figlio”
· “Adozione in nome dei bambini che attendono di essere adottati”
· “Nuove forme di parentalità in nome della differenza”

E' anche domanda sulla libertà
La questione del maschile e del femminile oggi rimanda alla questione della libertà, dello spazio e del gioco della libertà dell'uomo. Posso scegliere il sesso che voglio? L'identità che voglio? Quale idea di libertà viene veicolata?
Cfr. uso di “naturale”: è cambiato. Prima: naturale era il dato corporeo; ora con “naturale” è indicato “quello che sento”... “se è nato così!”. 


Possibili risposte della cultura di oggi alla domanda sull'identità
a) l’indifferenziato
Oggi è questa la linea che sembra caratterizzare la nostra cultura: maschile=femminile (v. moda, cura del corpo, corpo maschile che si femminizza, corpo femminile che si mascolinizza)
La differenza sessuale è messa in questione
In particolare, sembra che l’identità maschile sia quella più messa in questione. «Il maschio soffre di una identità di genere»[footnoteRef:1]; «il maschio senza il maschile». [1: 	 Editorale, «Tredimensioni» 9 (2012) 116.] 


b) tentativo di definire maschile e femminile delimitando le caratteristiche.
Accentuare le differenze/distanze per affermare l’identità. In questo caso, la questione dell’educazione diventerebbe solo conformarsi o far propri certi atteggiamenti/ruoli

Due tentativi insufficienti. Come trovare una risposta adeguata?
c) Sguardo dell’antropologia teologica.

Estraneità del tema per la teologia. In campo teologico gli studi sul maschile e il femminile sono abbastanza recenti. Non più di 20 anni i primi approcci. Se sfogliamo i libri (manuali) di teologia, gli indici, temi assenti o al max: “excursus”. 

Anche lo studio del corpo è recente in teologia: 
Uno sguardo ai manuali di antropologia teologica degli ultimi 20 anni: l’attenzione al corpo e alla corporeità è molto limitata. Sta iniziando da alcuni anni una nuova attenzione a questo tema, anche dal punto di vista dell’antropologia. 

Eppure: all’inizio della fede: incarnazione; “caro salutis cardo”; il fine: risurrezione dei corpi.
Il tema del maschile/femminile non è un corollario, un’aggiunta, dal momento che va al cuore della fede cristiana. 
 
Sembra, invece, che a livello di storia della teologia siano prevalse visioni del corpo che non hanno nulla a che vedere con la rivelazione cristiana. L’idea diffusa, sia in non cristiani che in alcuni cristiani stessi, è che la Chiesa (e di conseguenza la fede cristiana) abbia una visione che negativizza il corpo umano e sia prevalentemente “maschilista”. 
E se “fare i conti con il corpo” fosse una fatica dell'uomo di per sé?!
Possibile reazione a un Dio “troppo” vicino... tenuto a distanza?

NB: Ambiguità della lingua italiana: con “uomo” si intende sia l’essere appartenente all’umanità ossia l’“essere umano”, sia il maschio della specie. Tedesco: distingue Mensch da Mann e Frau. Latino: homo e vir; Greco: anthropos e aner/andros. 




1.2. Il genere in questione, l'umano in questione
Con la questione del maschile e del femminile ne va dell'essere umano.

Giovanni Paolo II, nel 1996 all'inaugurazione dell'anno accademico alla PUL ha parlato di un “dibattito a proposito dell'humanum”. In altre parole, la domanda fondamentale resta sempre chiedersi: “chi è l'uomo?”. Secondo il pontefice, caduti i muri delle ideologie, oggi assistiamo a una “disputa sull’umano”.

Benedetto XVI nel 2007: «Particolarmente attuale è la questione antropologica, che abbraccia il rispetto della vita umana e l'attenzione da prestare alle esigenze della famiglia fondata sul matrimonio tra un uomo e una donna». 

L'humanum è in pericolo, perché è messo in questione da due fenomeni, l'universalismo scientifico e la rivoluzione sessuale.

a) l'universalismo scientifico ha portato a ridurre il conoscibile a ciò che è misurabile empiricamente, con strumenti tecnici. Un'altra conseguenza a cui ha portato è il soggettivismo assoluto: se una cosa è possibile, è anche lecita. 

Questi aspetti dell'universalismo scientifico ha portato a togliere ogni dimensione di mistero all'uomo-donna e a ridurre la famiglia a un fatto privato, un ambito privato di un singolo individuo, senza valore e conseguenza al di fuori del proprio spazio.

L’umano è ciò che è misurabile (manipolabile). Una visione che semplifica. Non corrisponde alla complessità dell’uomo. 

Scienza e tecnologia, biologia e neuroscienze: la verità non è data dalla corrispondenza tra il mio intelletto e la cosa (adequatio rei et intellectus), ma è qualcosa di tecnicamente probabile/possibile/realizzabile. Se puoi, devi. 

Risvolti per la questione del maschile/femminile: legittimazione del poter/volere, della libertà di scelta. 

b) situazione di avanzata secolarizzazione
Dio è un’opzione tra le altre (e non più come in passato: era impossibile non credere in Dio). È cambiato l'orizzonte.

Risvolti per la questione del maschile/femminile: essere umano appiattito su di sé, prodotto di se stesso. Il suo orizzonte è se stesso.

c) il libertinismo e la rivoluzione sessuale hanno portato alla separazione della sessualità dalla fecondità, definendo leciti i rapporti sessuali tra adulti consenzienti. Allo stesso tempo, viene indebolita la differenza sessuale, fino ad essere eliminata (non è più un elemento fondamentale dell'amore e delle relazioni tra gli esseri umani). Le relazioni non nascono a partire dal genere/sesso. 
La libertà individuale è enfatizzata. É solo libertà di scelta. Non ha alcun legame col bene.

Risvolti per la questione del maschile/femminile: scelgo che che voglio; libertà come «soddisfare momentaneamente un'infinita serie di desideri finiti» (A. Scola); «il desiderio è vissuto non nel tentativo di raggiungere l’infinito», per cui «separa il desiderio dal compito racchiuso in esso», con la conseguenza che «l’altro è solo strumento di piacere»

Una conferma:
Anthony Giddens, un altro sociologo, ha coniato il concetto di relazioni pure, esaltando la libertà di scelta, «cui non è connessa alcuna forma di vincolo. Le persone, cioè, decidono di formare una coppia o un rapporto perché si aspettano delle gratificazioni, ma nessun altro impegno è implicato in questa scelta» (Z. Baumann). 

In sintesi:
Alla domanda sul maschile e il femminile è legata la domanda sull’uomo.
Alla domanda sull’educazione al maschile e al femminile, è legata la domanda “a quale uomo formare?”.
Con la questione del maschile e del femminile ne va dell'essere umano.
La domanda sul maschile e sul femminile permette, allora, di rispondere a un’altra domanda, alla domanda centrale dell’antropologia teologica: chi è l’uomo? Chi è l’uomo secondo la rivelazione cristiana?
Ovvero: per rispondere alla domanda “chi è l’uomo?” devo prendere in considerazione il suo essere maschio o femmina. 
Non posso rispondere in modo generico. Non esiste l’uomo generico, ma sempre l’uomo maschio o l’uomo femmina.
 
Il tema è di rilievo anche perché ne va del Cristianesimo.
Riducendo l'eros a piacere e appiattendolo sul soggetto, il Cristianesimo viene minacciato in una sua dimensione centrale (l'amore, appunto, e il tema della corporeità, caro salutis cardo). 
Con l'attacco al soggetto e alla differenza sessuale (e quindi al corpo), il Cristianesimo rischia di essere indebolito.

Qui emerge la questione educativa. Come educare a diventare/essere/riconoscersi maschio o femmina? È possibile? Quale espressione preferire? Educare:
· al genere?
· All'identità di genere?
· All'identità sessuale?
· Alla differenza sessuale?

Giovanni Paolo II: «Si tratta di comprendere la ragione e le conseguenze della decisione del Creatore che l’essere umano esista sempre e solo come femmina e come maschio» (Mulieris dignitatem 1)
 PAGE 7
