
 

 
Tredimensioni 11(2014) 155-173 

 
 
 

Famiglie omogenitoriali 
 
 
Alessandro Manenti* 

 
 
 

I. I DATI DI RICERCA 
 

osì si chiamano quelle coppie formate da due persone dello stesso sesso 
con figli (avuti da precedenti relazioni etero, per adozione, con genitore 
surrogato…..). 
Il tema, soprattutto nei paesi anglofoni e dell’Europa settentrionale, è 

già da anni sul tavolo della discussione con scontri di posizione e con legislazioni 
sempre più favorevoli al riconoscimento di tali situazioni. In Italia questa realtà è 
ancora dietro all’angolo, pronta a venire fra poco alla ribalta. Ben presto nascerà il 
dibattito non solo sul riconoscimento delle coppie gay/lesbiche ma anche sul loro 
diritto ad avere figli. Tanto vale, dunque, incominciare a farci un’idea della 
situazione. Ci piaccia o no, dobbiamo fare i conti con quanto la cultura cambi i 
rapporti con la natura. 

Coloro che sono contrari al riconoscimento dei matrimoni gay e alla loro 
adozione di figli sostengono che questi minacciano la famiglia naturale, 
fondamento della società, costituita da un uomo e una donna e ledono il diritto dei 
bambini ad avere un padre/maschio e una madre/femmina. I «pro» ritengono, 
invece, che sia un problema di riconoscimento dell’uguaglianza di diritti contro la 
discriminazione e che per il benessere dei figli ciò che conta non è il genere 
maschile/femminile dei genitori ma la capacità di accudimento (è l’amore che fa la 
famiglia e i figli li faccia chi è in grado di accudirli). 

Come si vede, il tema chiama in causa non solo le scienze che si interessano 
della salute (prospettiva di questo articolo), ma anche il diritto, la filosofia e la 
morale. 

 
 

Le ricerche empiriche  
 
Le ricerche empiriche, iniziate negli anni ’70i si infittiscono verso la fine 

degli anni ’80, nelle nazioni - come già detto - dove il problema era già una realtà 
di fatto emersa. Esse indagano, soprattutto, questi tre punti: 

                                                             
* Docente all’Istituto Superiore per Formatori. Si ringraziano i colleghi dell’Istituto per la loro 
collaborazione alla raccolta delle ricerche empiriche. 

CC   



 

* le capacità educative della coppia omogenitoriale, cioè la compatibilità fra 
omosessualità e genitorialità; 

* lo sviluppo emotivo e sociale dei bambini in queste famiglie 
omogenitoriali; 

* la relazione fra la condizione omosessuale della coppia e l’identità di 
genere dei figli con particolare attenzione al loro orientamento sessuale futuro.  

Oltre alle singole ricerche, molte associazioni dei professionisti della salute 
mentale ne hanno fatto delle raccolte e in base all’analisi comparativa delle ricerche 
passate in rassegna, hanno espresso la loro posizione. Fra queste associazioni, 
quella più pubblicizzata è l’APA (American Psycological Association) che si è 
espressa in pubblicazioni successiveii. Ma c’è anche l’American Academy of 
Pediatrics che è ritornata periodicamente sull’argomento nella rivista Pediatrics, 
l’American Psychiatric Association, la British Psychological Society, 
l’Associazione Italiana di Psicologia… In lingua italiana, queste compilations si 
possono trovare in V. Scaramozzaiii e in F. Ferrariiv. Da notare, tuttavia che il primo 
studio ignora le ricerche dai risultati avversi mentre il secondo ne cita solo una 
(quella di Cameron) per liquidarle tutte come non scientifiche e di parte (il che 
pone domande sulla libertà mentale con cui si affronta il tema). A mio parere, la 
rassegna migliore è quella di T.J. Biblarz e J. Staceyv, sia perché questi autori 
tengono in considerazione ricerche fra loro discordanti, sia perché riconoscono la 
limitante influenza dei presupposti ideologici dei ricercatori e i limiti metodologici 
insiti all’osservazione di queste abbastanza recenti forme famigliari. La 
bibliografia, dunque, è piuttosto ampia. 

Lista in mano delle singole ricerche (ne ho consultate 74) e delle raccolte 
(ne ho consultate 6), le conclusioni sono unanimi e sorprendenti: le coppie 
omogenitoriali possono essere buoni genitori, al pari di quelle etero. I bambini 
cresciuti con genitori dello stesso sesso si sviluppano come quelli allevati da 
genitori di sesso diverso (se non a volte megliovi) e non c’è relazione fra 
l’orientamento omosessuale dei genitori e l’adattamento affettivo e sociale del 
bambino ivi compreso il suo orientamento sessuale futuro. Una citazione per tutte: 
«nessuno studio ha riscontrato che i figli di genitori lesbiche o gay siano 
svantaggiati in alcun aspetto significativo in confronto ai figli di genitori 
eterosessuali» (APA, 2005). Cambiano le parole ma il messaggio è sempre questo. 
I bambini cresciuti da genitori dello stesso sesso si sviluppano come gli altri, per 
cui adulti coscienziosi e capaci di fornire cure, che siano uomini o donne, 
eterosessuali o omosessuali, possono essere ottimi genitori e, nonostante la 
discriminazione sociale, trent’anni di ricerche documentano che l’essere cresciuti 
da genitori lesbiche e gay non danneggia la salute psicologica dei figli e che il 
benessere dei bambini è influenzato dalla qualità delle relazioni con i genitori, dal 
senso di sicurezza e competenza che questi sanno trasmettere e non dal loro sesso 
di appartenenza. Di qui la presa di posizione in favore del riconoscimento civile di 
tali unioni e del loro diritto ad avere figli, dato che, si aggiunge, è proprio la 
discriminazione ad essere la causa prima del disagio delle famiglie omogenitoriali.  

 
 

Fuori dal coro 
 
Esistono anche ricerche dai risultati diametralmente opposti, sebbene meno 

citate (se non, il più delle volte, del tutte ignorate) nelle rassegne sopra citate e 



 

meno facilmente reperibili anche in internet, a parte i siti più ideologicamente 
marcati in senso religiosovii. 

Fra di esse la più nota e la più citata anche dalla «parte avversa» è quella del 
sociologo Mark Regnerus dell’Università del Texasviii. Si tratta di uno studio sugli 
effetti nei figli ormai cresciuti (perché di età compresi fra i 18 e 39 anni) di genitori 
omosessuali, dove si dimostra un significativo aumento in loro di problematiche 
sociali, emotive e relazionali (misurate su 40 scale) rispetto ai figli di coppie 
eterosessuali. I figli intervistati appartenenti a diverse tipologie familiari furono 
2988, dei quali 163 con madre lesbica e 73 con padre gay. Questi figli hanno 
dimostrato un significativo aumento di problematiche psico-fisiche rispetto ai figli 
di coppie eterosessuali: più inclini (di tre volte) al suicidio, più propensi (di 3 volte) 
al tradimento del partner, più esposti (di 5 volte) alla disoccupazione e comunque 
più esposti nella vita a difficoltà psicologiche e materiali dato che ricorrono tre 
volte di più a terapie psicologiche. I figli di madri lesbiche sono di più oggetto ad 
abusi sessuali, più consumatori di droghe e tabacco e con un tasso inferiore di 
eterosessualità esclusiva.  

Altro autore molto citato su questo versante è Paul Cameron (fondatore del 
Family Research Institute di Washinton d.c.) che, ai risultati simili a quelli di 
Regnerius, ha rilevato anche un elevato rischio di abuso sessuale nei figli di 
omosessuali e ha compilato un’utile paragone con le ricerche avverseix.  

 
 

Battaglie fra le parti 
 
Già dal semplice reperimento delle ricerche a disposizione si nota lo spirito 

battagliero dei ricercatori, non molto attenti ad isolare e a tenere sotto controllo il 
fattore del loro previo orientamento ideologico. La battaglia si è anche trasformata 
in accuse reciproche, a volte con strascichi giudiziari per entrambe le parti e 
battaglie denigratorie mediatiche circa la loro moralità privata e correttezza 
professionale.  

Lo studio di Regnerus è stato oggetto di pesanti critiche da parte di molte 
associazioni statunitensi quali l’American Psychological Association, l’American 
Psychiatric Association, l’American Medical Association, l’American Academy of 
Pediatrics, e l’American Psychoanalytic Association, che hanno rimproverato a 
Regnerus di non aver fatto una ricerca su un campione casuale, come invece lui 
sostiene. In effetti, la ricerca non confronta figli cresciuti in coppie omosessuali con 
quelli cresciuti in coppie eterosessuali, ma riguarda figli cresciuti in coppie 
eterosessuali dove all’autore è bastato definire gay anche un genitore che, pur 
vivendo un rapporto etero, ha avuto - a detta dei figli - almeno un rapporto 
omosessuale, a prescindere dalla sua durata e caratteristica, come ha incluso nella 
categoria anche detenuti etero che in carcere hanno fatto sesso con altri uomini per 
sfogarsi. La stessa università del Texas a cui Regnerus appartiene avviò 
un’indagine che non trovò elementi sufficienti per procedere con l’accusa di cattiva 
condotta scientifica da parte di Regnerus (ossia non ha né assolto né condannato la 
fondatezza della sua ricerca ma ha riconosciuto che il ricercatore non ha falsificato 
i dati). Lo stesso Regnerus ha ammesso delle imprecisioni di campionatura: «Io ho 
parlato di “madri lesbiche” e “padri gay”, quando in realtà, non conoscevo il loro 
orientamento sessuale, conoscevo solo il loro comportamento di relazione 
omosessuale. Ma per quanto riguarda gli stessi risultati, io li confermo». 

Anche le rassegne dell’APA sono state oggetto di attacchi. Quella del 2004 



 

è stata screditata dall’ex presidente della stessa società, Nicolas Cummings che si è 
unito a chi accusa l’associazione di essersi pronunciata con criteri «politicamente 
corretti» ma non scientifici. La critica più rilevante è ad opera della sociologa 
Loren Marks dell’Istituto di Ecologia Umana della Louisiana State Universityx. 
Andando a vedere tutti i 59 studi riportati dalla rassegna APA 2005 ne scopre delle 
carenze:  

* problemi di campionatura (gli stessi attribuita alla ricerca di Regnerus): il 
77% degli studi riferiti dall’APA esaminano un campione troppo ristretto (non più 
di 100 soggetti, fino al limite estremo rappresentato da un lavoro del 1998 che di 
soggetti ne analizza solo cinque), poco significativo della popolazione generale 
dato che il campione è composto soprattutto di donne (dei 59 studi citati dall’APA 
solo otto prendono in esame anche gli uomini e di questi otto la metà non prevede 
un campione eterosessuale con cui fare il confronto. Dei quattro rimanenti, tre 
indagano i comportamenti dei padri e non i risultati ottenuti nella vita dai figli); 

* campioni opportunamente scelti e non casuali: nella quasi totalità dei casi 
gli intervistati sono stati estratti dagli ambienti culturali molto ideologicamente 
segnati dalla cultura gay/lesbica (il che è come chiedere ai tifosi fanatici dell’Inter 
di valutare la loro squadra del cuore); 

* l’assenza di un gruppo di famiglie eterosessuali di controllo in modo da 
mettere a confronto gli esiti della crescita con genitori omosessuali o etero: solo 33 
dei 59 studi lo contemplano e di questi 33, in 13 studi il campione di confronto era 
costituito da bambini cresciuti in famiglie monogenitoriali (prevalentemente con la 
madre singola o divorziata). Nei rimanenti 20 studi non sempre si è specificato il 
tipo di famiglia etero presa in esame (sposi, conviventi, risposati, provenienti da 
precedenti unioni….?). 

 
 

La perentorietà delle conclusioni  
 
Nonostante queste difficoltà che intaccano le ricerche già al loro filo di 

partenza (sia quelle «pro» che quelle «contro»), quando si vanno a leggere le 
conclusioni finali di entrambi gli schieramenti, si trova, quasi a mo’ di solenne 
ritornello che «sulla base della letteratura scientifica disponibile, è omai provato 
che i bambini (non) hanno bisogno di un padre/maschio e di una madre/femmina e 
che (non) c’è differenza fra coppie etero ed omo». Ma sono i dati che parlano così 
o sono le ricerche che li fanno parlare così? 

Quale è, infatti, il dato che le ricerche hanno osservato? 
Andando a leggerle (sia quelle pro che quelle contro) appare che esse 

analizzano situazioni molto diverse fra loro ma, trattandole alla stessa maniera, 
trasferiscono le conclusioni estratte da una situazione ad un’altra. Ad esempio, le 
conclusioni circa un genitore gay ma che vive in una coppia etero vengono poi 
usate per commentare anche la situazione della coppia gay, oppure le conclusioni 
su bambini con un genitore gay vengono poi trasferite a quella dei bambini con la 
coppia gay, o le conclusioni sulla situazione di una madre lesbica che vive da sola 
vengono poi estese alla coppia lesbica, o l’analisi longitudinale di una coppia 
omogenitoriale non tiene conto se i due partners sono sempre gli stessi o se nel 
frattempo uno dei due è sparito o è stato sostituito. Le situazioni sono diverse: 
quella di un bambino con genitore gay ma «normalmente» sposato è diversa dalla 
situazione di un bambino in una coppia gay, diversa da quella di un bambino che 
vive con un solo genitore omosessuale, diversa da quello che vive con il suo 



 

genitore naturale omosessuale e con l’altro adottivo… E così via. 
Per sapere se un bambino (non) ha bisogno di un padre/maschio e di una 

madre/femmina bisognerebbe avere delle ricerche che paragonano bambini di 
coppie etero con bambini di coppie omo, tenendo costanti e uguali gli altri fattori; 
altrimenti non si può sapere se il genere del genitore mancante fa la differenza. Ma 
queste ricerche non esistono. 

Lo stesso dicasi per sapere sulla compatibilità fra omosessualità e 
genitorialità (cioè, se anche un genitore gay può essere un buon genitore). 
Bisognerebbe isolare il fattore genere (maschile/femminile) da altri che 
contribuiscono a condizionare la qualità genitoriale, quali: lo stato matrimoniale 
(separato/a, risposato/a, convivente, vedovo/a, accompagnato/a..), la durata della 
relazione attuale, precedenti brevi o lunghe relazioni (ad esempio provenienza da 
un legame etero o no), la relazione genetica con il figlio (genitore biologico o 
adottivo), tecniche di concepimento per le coppie lesbiche, storia matrimoniale, 
presenza o meno di altre persone significative (insegnanti, amici), grado di 
accettazione dell’orientamento sessuale da parte della famiglie d’origine…  

Un altro invito ad essere prudenti sull’utilizzo dell’etichetta di scientifico è 
la mancanza di ricerche longitudinali che misurino l’evoluzione nel tempo del 
fattore studiato. A mia conoscenza c’è un solo studio longitudinale e che riguarda 
solo le coppie lesbiche (Gartrell/Bos)xi. Questo studio (anch’esso oggetto di critiche 
per questioni di metodo), iniziato nel 1986, ha seguito 78 coppie lesbiche con figli 
avuti tramite inseminazione artificiale e intervistate quando aspettavano il bambino 
(articolo del 96) e alle rispettive età di 2 (art. 99), 5 (art. 2000), 10 (art. 2005), 17 
anni (art. 2010). Inoltre ha intervistato anche i figli una volta diventati adolescenti. 
Manca l’ultima pubblicazione relativa agli stessi figli all’età di 25. La conclusione, 
però, è sempre la stessa: rispetto ai figli di coppie etero essi risultano migliori nei 
risultati scolastici, nell’adattamento sociale e con minori problemi sociali e di 
aggressività. E ciò sia che siano stati concepiti da un donatore sconosciuto 
(momentaneamente o per sempre), sia che abbiano vissuto con madri ancora 
insieme o separate (circa la metà delle coppie lesbiche partecipanti allo studio si 
sono separate quando il figlio aveva mediamente 6 anni). Come altre ricerche, 
anche questa conclude che crescere con madri lesbiche è - addirittura - meglio. Se è 
davvero così, se queste fossero le conclusioni che scaturiscono dai dati stessi, 
allora: perché non concludere anche che avere dei padri/maschi è un handicap, che 
è meglio avere genitori monosessuali dato che in tal caso la loro separazione non 
costituisce problema per il figlio e che per ottenere l’adozione le coppie lesbiche 
dovrebbero avere la precedenza? 

Un’altra difficoltà è che, per misurare il benessere delle persone, le ricerche 
si sono basate sulle informazioni date dagli intervistati stessi (self report) e prese 
secondo il loro valore facciale senza mai verificare la possibilità che un osservatore 
esterno possa giungere ad una conclusione diversa. Ciò è contro lo stesso buon 
senso: non basta chiedere all’interessato se lui sta bene perché la misura di certi 
disturbi fa fatta con parametri esterni. Il criterio secondo cui «l’importante è che mi 
dica che è contento lui/lei» non basta per dire che è contento! Ad esempio, va 
tenuta presente l’ipotesi che le coppie gay siano più pressate a sostenere la loro 
positività rispetto alle coppie etero più libere di ammettere i propri errori perché 
meno interessate al riconoscimento che già hanno.  

Di fronte a queste difficoltà, si dovrebbe stare attenti a tirare conclusioni 
troppo perentorie sul futuro dei figli e ammettere che nessun studio ha finora 
isolato la variabile del genere parentale tenendo costanti gli altri fattori, per cui 



 

risulta poco chiaro se le differenze o meno fra figli di coppie omo ed etero siano 
attribuibili al genere. 

Anche la domanda di partenza (le coppie omogenitoriale possono essere 
buoni genitori come le altre?) non è formulata bene. Alla domanda non è possibile 
rispondere con un secco no/si perché qualsiasi genitore può essere - al massimo - 
sufficientemente buono. Infatti la genitorialità è composta da diverse funzioni 
(12)xii e nessun genitore può superare la prova in tutte. Sarebbe più realistico 
chiedersi in quali di queste 12 funzioni la coppia gay/lesbica è più o meno 
avvantaggiata/svantaggiata. Lo stesso dicasi per il concetto di salute nel figlio: ogni 
persona nel corso del suo sviluppo accumula in sé elementi di salute e patologia, in 
ogni persona un aspetto della sua personalità si sviluppa a scapito di altri che 
rimangono meno evoluti e qualunque sia l’ambiente in cui vive è sottoposta a 
stimoli patogeni e di crescita, per cui sarebbe interessante sapere quale è lo 
specifico contributo patogeno delle famiglie omogenitoriali.  

Le conclusioni che i ricercatori tirano sono molto influenzate dalle loro idee 
previe. Le ricerche sembrano fatte per sostenere la causa del ricercatore, tanto è 
vero che non ce ne è una che dia risultati diversi da quelli che il ricercatore voleva 
ottenere nella sua ipotesi di partenza. Non è raro che le ricerche siano il volto 
moderno delle bugie.  

 
 

Che cosa, allora, le ricerche permettono di dire? 
 
Per essere sinceri e in linea con ciò che le ricerche suggeriscono, a 

proposito della necessità di avere o meno due genitori di genere diverso dovemmo 
dire: una volta isolato il fattore genere (il che è molto difficile e ancora non fatto), 
alcune abilità parentali probabilmente non dipendono dal genere ma dall’avere 
genitori compatibili ed impegnati. Questo non porta a concludere che crescere con 
genitori omo od etero sia lo stesso, meglio o peggio ma che - comunque sia - molto 
dipende da come i generi dei genitori si compenetrano e differenziano tra loro e con 
le esigenze del figlio.. 

Dunque, a livello dei solo dati, il risultato è attualmente di zero a zero. A 
questo livello ogni forma di famiglia ha rischi e pericoli per i figli. Appellarsi, per 
sostenere l’una o l’altra tesi, ai risultati delle ricerche empiriche è un’operazione 
piuttosto debole perché con le sole ricerche empiriche attualmente a disposizione 
non si può rispondere. Esse si annullano a vicenda. I proclami su base cosiddetta 
scientifica fanno lo stesso chiasso degli anatemi. Bisogna affrontare il problema 
introducendo anche altri piani. 

 
 

Non sta alle ricerche concludere 
 
Anche se le ricerche fossero concordi nei risultati, ciò non basterebbe per 

emettere decisioni valutative, cioè per dire che cosa si dovrebbe fare.  
Infatti, le ricerche sul campo non sono normative ma descrittive: descrivono 

ciò che di fatto si realizza nella vita ma non dicono ciò che si dovrebbe realizzare 
nella vita. Dire che ciò che di fatto si realizza indica la direzione da percorrere e la 
norma da seguire è cadere nella «fallacia naturalistica» che consiste nel fare 
derivare affermazioni normative da osservazione fattuali, confondendo così le 
questioni di fatto con le questioni dei valori. Nel nostro caso la fallacia si 



 

esprimerebbe così: poiché anche i gay e le lesbiche sono bravi genitori, quindi tutti 
i modelli di famiglia sono uguali. In tal caso si salta la domanda: anche se di fatto è 
così, tutti sono ugualmente stimolanti, promuoventi? Oppure, si considera questa 
domanda del tutto assurda nel suo stesso porsi, non scientifica ma ideologica, 
perché il valore di una cosa dipende dal fatto che c’è e da colui che ritiene di 
praticarla e se vale per lui.  

Ma la fallacia può anche essere in senso contrario (per così dire dall’alto: 
dal «dover essere» all’«essere»), ossia far discendere da un valore (la famiglia è 
fondata sul matrimonio fra persone di sesso diverso) l’obbligo che essa è l’unica 
forma di unione, dimenticando che il riconoscimento di altre forme non comporta 
la relatività di quella e che per il suo rispetto non è necessario punire o biasimare 
altre forme.  

Ma c’è una perplessità più radicale che deriva dalle stesse scienze della 
salute: la psicologia sperimentale non può essere la sola a risolvere le questioni 
circa la salute mentale ma ha bisogno anche della psicologia clinica e con essa 
confrontarsi, cosa che al momento nessuna di queste ricerche ha fatto. Intendo per 
psicologia sperimentale quella che verifica le proprie posizioni sui dati che è stato 
possibile analizzare perché sufficientemente chiari da poter essere trattati, isolati, 
quantificati e ripetuti (disciplina esplicativa). La psicologia clinica (quindi il vasto 
campo delle teorie psicologiche della personalità e il deposito da loro finora 
raggiunto) è quella che pur tenendosi ancorata ai dati indaga sulle narrative di base 
che danno alla vita coesione, senso, consistenza (discipline interpretative). La 
psicologia clinica, ad esempio, ci informa che lo sviluppo umano va da un meno ad 
un più e che oltre ad essere un itinerario che da A va verso B è anche un processo 
di progressiva umanizzazione. Ad un livello ancora ulteriore c’è, poi, il piano 
antropologico che si chiede quale è il bene migliore e in riferimento a che cosa lo 
definiamo tale (prendere come criterio di maturità l’inserimento sociale può andare 
bene per una cultura della compiacenza ma non per altre). Queste ulteriori 
considerazioni antropologiche vengono scalzate alla radice se il contesto culturale 
rifiuta non tanto le loro conclusioni ma lo stesso loro valore scientifico, relegandole 
ad un mero filosofeggiare di parte. Ma sostenere ciò è piuttosto bizzarro: i fatti che 
la psicologia sperimentale può constatare non hanno mai soltanto una rilevanza 
statistica. Constatare che 3 bambini su 5 muoiono di fame non è mai un semplice 
dato statistico o constatare che qualcosa statisticamente non fa male non vuol dire 
che fa bene e se fa bene non vuol dire che sia il meglio e ciò che produce salute non 
è sempre uguale a ciò che produce benessere. I criteri di adeguatezza non devono 
confondersi con i criteri di faziosità.  

 
 

Che fare con il deposito scientifico precedente? 
 
I risultati di ricerca sulle famiglie omogenitoriali, ovvero che esse non sono 

automaticamente espressione e fonte di patologia, interrogano l’assunto finora 
scontato della totalità delle teorie psicologiche cliniche secondo cui lo sviluppo 
maturo dell’amore è eterosessuale e che per uno sviluppo sano della personalità dei 
figli sono necessari genitori di sesso diversoxiii. Vedi ad esempio la convinzione fin 
qui assodata che, nel bambino, l’identità di genere richiede l’identificazione con il 
genitore dello stesso sesso e che la scelta del tu d’amore che preferirà ha a che fare 
con la sua relazione con il genitore di sesso opposto al suo, oppure l’altra 
convinzione finora scontata che lo sviluppo sano si muove in direzione della 



 

eterosessualità.  
Si potrebbe dire (ed è ciò che la psicologia sperimentale dice) che ogni 

assunto, finché non viene falsificata l’ipotesi che lo contraddice, non è altro che 
un’ipotesi e se si continua a sostenerla diventa un pregiudizio. Dunque, quelle 
teorie andrebbero archiviate perché non si possono mettere in discussone i dati ma 
le teorie da quelli non confermate. Ma non è - questo - cadere nella fallacia 
naturalistica? E fare questa rottamazione in nome di risultati ancora contraddittori è 
davvero scientifico? 

Una strada migliore dell’archiviazione è quella di spingere le teorie cliniche 
(da quella psicoanalitica a quella sistemica, da quella dell’attaccamento a quella 
cognitivista…) ad approfondire di più le prove di giustificazione delle loro 
asserzioni e rispondere a domande che, a fronte dei nuovi dati, si affacciano. Quali 
dinamiche si instaurano nel nucleo del Sé profondo dei figli? Che cosa avviene 
quando le funzioni materne e paterne sono staccate dal genere maschile e 
femminile? Come avvengono i processi di identificazione del bambino con il 
genere maschile/femminile che è assente nella sua famiglia? Le funzioni genitoriali 
che le teorie hanno legato al genere maschile/femminile sono comunque importanti 
per lo sviluppo del bambino? Quelle funzioni possono essere soddisfatte e come, 
anche staccandole dalla presenza di genitori differenziati sulla base del genere e 
legandole invece alla disponibilità della coppia ad entrare nel gioco intersoggettivo 
di identificazione e differenziazione comunque necessario al bambino? Se le 
funzioni genitoriali (a parte quella di generare) possono essere staccate dal corpo 
(maschile o femminile), l’importanza di relazionarsi con corpi differenziati dove va 
a finire? C’è qualcosa che ultimamente l’educazione dei figli richiede, comunque, 
universalmente, nonostante la varietà dei modelli di famiglia? Domande a tutt’oggi 
aperte. 

A tutt’oggi manca una conoscenza approfondita del funzionamento delle 
dinamiche omogenitoriali, sia all’interno della coppia che in relazione con i figli. 
Come le «menti» si incontrano in questi casi è ancora un enigma.  

 
 
 

II. ALCUNI PUNTI DEL DIBATTITO  
 
Visto come il dibattito si sta svolgendo all’estero, quando il problema delle 

famiglie omogenitoriali emergerà anche in Italia ci sono già le premesse che andrà 
ad infilarsi in una guerra. Da una parte i «pro» che si sentono discriminati e 
vogliono l’omologazione e dall’altra i «contro» che si sentono minacciati nei loro 
principi, per cui ognuno estrae dalle ricerche empiriche ciò che gli può servire 
come arma d’assalto. Sarà possibile evitare la rissa? Di seguito vorrei evidenziare 
alcuni punti critici - sempre limitatamente al versante psicologico - che a mio 
parere restano facilmente elusi in un dibattito su questo tema.  

 
 

Evitare gli slogan 
 

• Bisognerà evitare le battaglie sui dati delle ricerche. Come documentato più 
sopra, i risultati empirici sono contraddittori e, comunque, incapaci al solo 
loro livello di dirimere la questione.  

 



 

• Bisognerà anche evitare l’argomento che le unioni omogenitoriali siano una 
minaccia per la famiglia tradizionale basata sul matrimonio fra maschio e 
femmina. Non ci sono prove in tal senso. Ogni unione d’amore ha in sé i 
suoi pregi e le sue minacce. Come da evitare è anche l’argomento che siano 
una minaccia per il matrimonio sacramento: ponendosi - questo - dentro ad 
una visione di fede, non ha concorrenti e rivali e al pari di ogni altra 
decisione cristiana di vita è una decisione profetica, per natura sua contro-
corrente e auto-giusificantesi. Semmai, per quest’ultimo, la minaccia è 
nell’evidenziare la superficialità con cui prepariamo i nubendi a viverlo.  

 
• In tema di famiglia, il tentativo di elaborare soluzioni condivise è 

tramontato. Fra i sostenitori del «pro» e del «contro» ci sono differenze 
abissali, non solo a livello antropologico ed etico ma già a quello dei dati. 
Su questo tema il rischio del dialogo fra menti chiuse è piuttosto alto e il 
complesso del perseguitato è altrettanto nocivo dell’omofobia interiorizzata.  

 
• Se non è possibile trovare un accordo sulle posizioni si potrebbero, però, 

innescare strategie di giustificazioni per controllare la coerenza interna delle 
varie posizioni: in nome di che cosa viene, nelle diverse posizioni, attribuita 
la grandezza e al termine di quale prova di giustificazione quella grandezza 
è ritenuta come legittima, grande a modo suo? Volenti o nolenti, va 
rispettato il fatto che le parti possono sostenere e continuare a sostenere 
l’esistenza di diversi ordini di grandezza, che le formule di famiglia non 
possono essere ridotte ad una. Però, di ogni forma, le parti dovrebbero 
esplicitare la sua giustificazione. La diatriba non dovrebbe essere «famiglie 
monogenitoriali: sì o no» ma «perché sì e perché no». Ritengo, infatti, che il 
disaccordo profondo nasca dal non aver esplicitato perché quello e non altro 
lo si ritiene grande. E questo non lo si affronta solo con i dati di ricercaxiv.  
 
 

I cambiamenti profondi nella gestione dei propri sentimenti 
 
Le nuove unioni sono davvero nuove, tutt’altra cosa da quelle tradizionali e 

sarebbe anche auspicabile chiamarle diversamente. Ad esempio, in alcune province 
tedesche, la legislazione le definisce verpaartnerung (accordo o contratto di doveri 
e diritti), eingetragene partnerschaft (unione registrata) e il tedesco parlato ha 
anche coniata una nuova parola: lebensabschnittzpartner (compagno/a per un tratto 
di vita).  

Tre, mi sembra, sono gli elementi finora non previsti: 
 

! Dai valori alla relazione. La differenza radicale non è nel fatto che ci siano 
due babbi o due mamme ma nel modo di concepire la famiglia stessa. I 
pilastri fondamentali della famiglia tradizionale – matrimonio, amore 
reciproco ed educazione dei figli - vengono intesi in modo del tutto diverso. 
Nella famiglia tradizionale costituiscono non solo delle capacità personali 
ma anche degli obiettivi da conquistare che sono oltre il proprio modo 
soggettivo di sentire e per raggiungere i quali occorre sottoporre gli affetti 
ad un vaglio critico, per cui, in essa, i valori regolano gli affetti, la 
realizzazione di sé è intesa più come elaborazione di sé che come emersione 
di sé e l’educazione come adeguamento a ciò che si «dovrebbe» diventare e 



 

trasmissione di una tradizione (la famiglia la fa chi si è preparato a farla). 
Nel modello nuovo, sono gli affetti a regolare i valori: ciò che abilita a 
sposarsi, amare e a generare è il rispetto delle esigenze soggettive, la rete 
delle identificazioni reciproche, costruire vincoli più che rispettare regole, 
favorire empaticamente che ciascuno diventi ciò che è e viva il più vicino 
possibile alle proprie esigenze interiori, indipendentemente dal fatto che i 
partners siano conviventi, separati, risposati, single, dello stesso sesso… (la 
famiglia la fa chi ne ha voglia)xv. Questa nuova tendenza la avvertiamo già 
da alcuni anni all’interno delle stesse coppie eterosessuali (anche cattoliche) 
che preferiscono intraprendere percorsi guidati dal desiderio di vivere la 
propria vita in base a scelte libere e consapevoli invece che in base ai dettati 
della tradizione o della norma.  
 

! Fare coppia non coincide più con il fare famiglia. Il passaggio indicato 
sopra, dai valori da trasmettere agli affetti di sviluppare, stacca l’esperienza 
di fare coppia da quella di fare famiglia. La coppia si definisce in base a se 
stessa e il suo progetto è l’incontrarsi delle soggettività. Punto. Ciò può 
entrare in collusione con il fare famiglia il cui progetto è, sì, incontrarsi ma 
per un «prodotto» che supera le soggettività (quale è la procreazione). Fare 
coppia e fare famiglia diventano due cose diverse, per cui il «fidanzamento» 
è una parola che non si usa più perché non c’è un prima e un dopo e non si 
può dire che la convivenza sia il primo passo per sperimentare il modo di 
fare famiglia. 
 
 

! Un terzo elemento del cambiamento epocale in atto è lo scollamento della 
funzione rispetto al genere di chi la incarnaxvi. A parte la funzione di 
generare, si lancia l’ipotesi che le altre funzioni genitoriali possano essere 
staccate dal corpo (maschile o femminile) e legate alla psiche in quanto 
funzioni non naturali ma culturalmente definite. Il termine genitore sarebbe 
neutro e non sessuato. È ovvio che la genitorialità esiste indipendentemente 
dall’atto di generare. Altrettanto ovvio che è uno spazio simbolico interno 
che si forma a partire dai primi anni di vita interiorizzando tutto il sistema 
di fantasie trasmesse dalle figure genitoriali e che da adulti si giocherà in 
stretta relazione con il proprio essere stato figlio. Ugualmente ovvio è che 
non ha un significato e un contenuto riconducibile alla semplice 
appartenenza al sesso femminile o maschile, tanto è vero che c’è una 
funzione materna/paterna per entrambi i sessi. Ovvio pure il fatto che la 
capacità di crescere un bambino, con affetto e cure, è sostanzialmente un 
qualcosa di legato al temperamento, all’affettività, al carattere. Altrettanto 
assodato - facendo riferimento alle teorie dell’attaccamento - che il bambino 
ha bisogno non solo di una persona con cui avere una relazione affettiva, 
ma anche di un’altra figura che dia supporto, appoggio e risalto alla prima. 
Il nuovo è sostenere che è possibile dimostrare che il genere di 
appartenenza e l’orientamento sessuale non incidono sulle funzioni sopra 
citate, che non è necessario che i due caregiver siano di sesso opposto e che 
il corpo è un dato muto da plasmare culturalmente 
 
 
 



 

Oltre il coming out e il riconoscimento  
 
Sulle famiglie omogenitoriali, il pensiero cattolico non potrà mai applicare 

il suo placet: i genitori sono maschi e femmina. Quello che però può dire a queste 
unioni (delle quali bisognerà che ci occupiamo) è, a mio parere, il consiglio di 
mantenere la vigilanza su ciò che viene dopo il loro eventuale riconoscimento 
sociale, dato che è sul dopo che si giocherà il loro destino, compreso quello del loro 
benessere psichico. 

Non dovremmo ripetere l’errore che avvenne a proposito delle difficoltà dei 
gay attribuite alla loro costrizione di vivere nell’ombra: l’illusione che tolta 
l’ombra, sia tolta anche la sfida. Molto ingenuamente, le eventuali difficoltà che si 
presentano nei figli di coppie omogenitoriali vengono, dalle ricerche sopra citate, 
attribuite alla cultura discriminante, superata la quale il disagio sparirebbe. Siccome 
- si sostiene - non c’è evidenza in base alla quale si possa affermare la 
disfunzionalità dell’omogenitorialità, l’eventuale sua disfunzionalità è l’effetto di 
un esterno rifiutante e discriminante che innesca una serie di conflitti che vanno ad 
incidere sul vissuto interno della coppia, per cui sarebbe importante una legge onde 
togliere alla realtà oggi discriminata il suo potenziale minacciosoxvii. 

Pur tenendo conto che quando non si è liberi di raccontarsi davanti a se 
stessi e agli altri il disagio aumenta, bisogna vedere come questa libertà, una volta 
raggiunta, viene interiorizzata dalla coppia omogenitoriale. L’assenza di un 
modello sociale di riferimento non facilita l’organizzazione del proprio, ma non è 
quello a garantire il proprio perché anche qui vale il principio che non è la legge 
che salva. Del resto, già sappiamo che il coming out dei gay non ha risolto tutti i 
problemi affettivi dei gay. C’è un dopo da imparare a vivere. 

Qualunque sia il genere di appartenenza e l’orientamento sessuale, per tutti, 
c’è il compito di armonizzare il desiderio e la realtà, l’anelito di amare ed essere 
amati con la capacità di farlo, il mondo immenso delle aspettative e le disattese del 
concreto. Il buon risultato di questa dialettica non è lasciato al semplice genere e 
orientamento sessuale che si possiede. È un compito sempre a rischio che a volte si 
trasforma in una vera tragedia affettiva a cui tutti sono esposti e, prima della quale, 
tutti devono attrezzarsi. 

L’orientamento sessuale dice quale è l’immagine d’amore e del compagno/a 
ideale d’amore che è dentro alla struttura profonda del Sé e che porta a riconoscere 
una relazione piuttosto che un’altra come quella che la incarna e che realizza gli 
aspetti potenziali del proprio Sé. L’orientamento (nel nostro caso omosessuale) si 
associa a desideri (nel nostro caso omosessuali) che si realizzi un ponte fra 
l’immagine interiore dell’amore ideale e un tu reale. Anche il desiderio 
omosessuale (come quello eterosessuale) non è semplicemente un’esigenza che una 
volta appagata ha terminato il suo cammino, ma è un movimento verso uno scopo 
che è la progressiva armonizzazione tra l’estrema soggettività delle attese e la 
alterità. Dunque, il suo appagamento attraverso il coming out, il superamento della 
discriminazione o i riconoscimenti legislativi non sono la panacea: risolvono alcuni 
problemi ma non quello fondamentale di conservare il desiderio realizzato su un 
percorso sensato di movimento verso il suo scopo.  

 
 
 
 
 



 

Elaborare un pensiero della differenza 
 
Un altro aspetto che si potrebbe far emergere è che il ragionamento del 

«come gli altri» non è tanto foriero di prosperità. Qualunque tipo di maturità si 
gioca nella differenza e non nella uguaglianza. La coppia omogenitoriale va 
pensata nella differenza. 

Per ottenere dei diritti ci si equipara agli altri ma non viene elaborata la 
differenza da loro. Infatti, le ricerche empiriche cercano di rassicurare che le coppie 
gay e i loro figli sono come le altre e qualche volta anche meglio, dunque vanno 
riconosciute. Ma per esercitare quei diritti nella direzione della salute mentale 
l’uguaglianza non basta più. Se una persona e/o una coppia, di qualunque natura 
essa sia, sta in piedi non è perché è uguale agli altri ma perché ha trovato un suo 
equilibrio interno, cioè ha aumentato la sua differenziazione. Se le basta essere 
come gli altri, va in confusione.  

La stessa differenziazione vale anche all’interno della coppia 
omogenitoriale che va, pertanto, pensata nella differenza. Non sarà di genere ma 
una differenza fra i partner comunque c’è. Il fatto che siamo due maschi o due 
femmine non significa che siamo omologhi, che quello che posso fare io puoi farlo 
anche tu e se entrambi svolgiamo la funzione paterna e materna non significa che la 
svolgiamo allo stesso modo: le differenze fra noi restano e resta il compito del loro 
incontro. «Maschile» e «femminile» costituiscono le due varianti fondamentali 
della personalità umana e ogni polarità si definisce in relazione all’altra. Sono dei 
termini relazionali. Se i termini femminile/maschile non ci piacciono possiamo 
anche cambiarli ma ciò che non cambia è il fatto che nessuno possiede in se stesso 
tutti gli elementi per costruire la propria personalità e che l’incontro/scontro con 
l’alterità necessaria innesca un impegno e una lotta che l’uguaglianza del genere 
non annulla.  

 
 

Genere, corpo, identità di sé 
 
Nelle coppie omogenitoriali manca un genere. E questo fa lo stesso? La 

mancanza di un corpo altro dal proprio fa lo stesso per il proprio senso corporale? 
Il senso di se stessi (quindi il modo di percepire/vivere il proprio mondo interno e 
quello esterno) passa anche attraverso il genere (infatti il mondo interiore 
femminile è, per certi aspetti, qualitativamente diverso da quello maschile) e passa 
anche attraverso il corpo (averne uno bello o uno martoriato non è la stessa cosa 
neanche per il proprio sé corporeo). Nelle coppie omogenitoriali e nei loro figli, 
l’assenza del corpo dell’altro genere non ha nessun effetto sul senso del proprio 
sé?La questione del senso di sé non si può sbrigativamente risolvere con «a me 
piacciono gli uomini/le donne e i nostri figli lo hanno accettato con spirito aperto». 
L’assenza di un corpo altro va a toccare delle strutture profonde, in modalità ancora 
sconosciute: è possibile, con tale assenza, raggiungere un benessere psicologico? 
Non cambia qualcosa anche nella relazione educativa?xviii 

 
Come andrà a finire? Come già successo per altri temi inerenti alla famiglia, 

a vincere sarà la stizza di entrambe le parti? Quella che nei «contro» si evolverà in 
rassegnazione coatta e nei «pro» in soddisfazione orgogliosa? Speriamo che il 
dibattito trovi, almeno in Italia, una classe dirigente e un’opinione pubblica 
assennata. 



 

                                                             
i D. Martin - P. Lyon, Lesbian/woman, Glide Pubblication, San Francisco 1972. 
ii Le sue pubblicazioni, sempre a cura di C.J. Patterson, sono negli anni 1991, 1995, 2004, 2005 (cf 
www.apa.org) 
iii V. Scaramozza, Crescere in famiglie omogenitoriali: la differenza non implica deficit, in «Rivista 
di sessuologia», 3 (2009), pp. 172-182. 
iv F. Ferrari, Crescere in famiglie omogenitoriali: risultati scientifici e altri piani del dibattito, in 
«Terapia familiare», 95 (2011), pp. 73- 85. Vedi anche F. Guida - C. Guerra, Paternità e maternità 
nelle coppie omosessuali: quando i genitori sono dello stesso sesso, in «Rivista di sessuologia», 1 
(2007), pp. 38-48. 
v T.J. Biblarz, J. Stacey, (How) Does the sexual orientation of parents matter?, in «American 
Sociological Review», 66 (2001), pp. 156- 183. A questa rassegna ne ha fatto seguito una più 
recente: Id., How Does the Gender of Parents Matter?, in «Journal of Marriage and Family»,1 
(2010), pp. 3 - 22. 
vi Il meglio sarebbe che, soprattutto i maschi, sarebbero più «flessibili» nella loro identità di genere.  
vii Una rassegna di queste ricerche (dal 1991 ad oggi) si può trovare nel sito della Unione Cristiani 
Cattolici Razionali (UCCR). 
viii M. Regnerus, How different are the adult children of parents who have same-sex relationship? 
Findings from the New Family Structures Study, in «Social Sciente Research», 41 (2012), pp. 752-
770. 
ix P. Cameron - K. Cameron, Did the APA mispresent the scientific literatur to courts in support of 
homosexuality custody?, in «The Journal of Psychology», 3 (1997), pp. 313-332 (il contesto è una 
contestazione dei dati forniti dall’APA in sede di tribunale). Cameron stesso fu oggetto di parecchie 
contese giudiziarie. 
x L. Marks, Same sex parenting and children’s outcomes: a closer examination of the American 
psychological association’s brief on lesbian and gay parenting, in «Social Science Research», 4 
(2012), pp. 735-751. 
xi N. Gartrell et al., The National lesbian family study: interviews with prospective mothers, in 
«American Journal of Orthopsychiatry», 66 (1996), pp. 272-281. Id., The national lesbian family 
study: 2. Interviews with mothers of toddlers, in «American Journal of Orthopsychiatry», 69 (1999), 
pp. 362-369. Id., The national lesbian family study: 3. Interviews with mothers of five-years-olds, in 
«American Journal of Orthopsychiatry», 70 (2000), pp. 542-548. Id., The national lesbian family 
study: 4. Interviews with mothers of 10-year-old children, in «American Journal of 
Orthopsychiatry», 75 (2005), pp. 518-524. N. Gartrell – H. Bos, US National Longitudinal Lesbian 
Family; psychological adjustment of 17-years-old adolescents, in «Pediatrics», 1 (2010), pp. 28-36. 
xii La genitorialità riguarda la capacità di garantire protezione (funzione protettiva), entrare in 
risonanza affettiva con il figlio (funzione affettiva), aiutarlo a regolare i suoi stati emotivi e i 
rapporti con gli altri (funzione regolativa), dare dei limiti (funzione normativa), prevedere il 
raggiungimento di tappe evolutive ulteriori (funzione predittiva), consentire all’altro la costruzione 
di schemi rappresentazionali relativi all’essere-con (funzione rappresentativa), dare un contenuto 
pensabile e/o sognabile alle percezioni (funzione significante), condividere con il figlio il mondo 
delle fantasie dei genitori (funzione fantasmatica), trasmettere aspetttive (funzione proiettiva), farlo 
partecipe della loro relazione (funzione triadica) giocata su modalità differenziate (funzione 
differenziale) e immetterlo in una storia familiare che favorisca il senso delle sue radici (funzione 
transgenerazionale). Cf E. Giglio, Le funzioni della genitorialità, in «Tredimensioni», IX (2012), 
pp. 40-47. 
xiii Un’ottima presentazione del pensiero psicoanalitico e della sua evoluzione sul tema 
omosessualità è in C. Codignola - M. Luci, La sfida delle famiglie omogenitoriali, in «Psicoterapia e 
scienze umane», 1 (2013), pp. 23-54.  
xiv In sede cattolica, questo lavoro circa i criteri di adeguatezza si sta facendo nel campo dell’abuso 
sessuale sui minori, non risolvibile solo con il criterio della tolleranza zero. Mi riferisco al centro 
per la protezione del bambino, e-learning international programme lanciato dall’Istituto di 
psicologia della pontificia università gregoriana di Roma in collaborazione con la diocesi tedesca di 
Monaco e altri centri scientifici. Cf www.elearning-childprotection.com  
xv Su questo presupposto, il richiamo all’«intrinsece malum», alla «ragione retta» o all’ordine 
morale naturale ha un effetto zero: non solo non può essere preso in considerazione come riflessione 
«per me» ma neanche compreso «in sé».  
xvi Ne è un sintomo la sostituzione, sempre più frequente, del termine madre/padre con quello di 
caregiver: figura adulta educativa le cui caratteristiche non derivano dal grado di parentela o dal 
sesso di appartenenza.  



 

                                                                                                                                                                         
xvii Lo stesso ragionamento venne fatto a proposito della legge sull’aborto, salvo poi ricrederci a 
mente più pacata che questo evento - al di là dei no della chiesa o dei sì della legge - va a toccare 
qualcosa di profondo nella femminilità della donna. 

xviii Per una comprensione della complessità del tema della identità di genere si può vedere in 
questa rivista: M.R. Gonzales Casas, Diventare maschio o femmina, 5 (2008), pp. 147-158) e P. 
Donà – M. Boaretto – F. Micheluzzi, Identità di genere: predisposizione genetica o frutto di 
condizionamenti culturali?, 7 (2012), pp. 185-196.  
 
 


