La spiritualita cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)
La pazienza - quarta unita

“11 frutto dello Spirito & amore, gioia, pace, pazienza, benevolenza, bonta, fedelta. Mitezza,
dominio di sé: contro queste cose non c’é legge” (Gal. 5,22-23)

LA PAZIENZA

Gli elenchi delle virtt, o dei doni dello Spirito, nelle lettere di Paolo come in tutti gli scritti
del Nuovo Testamento, prevedono sempre la pazienza. Essa inaugura la seconda serie di
virtt, quella delle virtti che potremmo qualificare come pitt “dimesse”.

La pazienza appare, oltre che nell’elenco di Galati, nel famoso inno alla carita della 1
Corinzi: dopo I’elenco delle opere grandiose che non valgono senza la carita, passando alla
caratterizzazione positiva di questo, da lui qualificato come il dono piu grande e la via
migliore di tutte, Paolo comincia col dire che «la carita & paziente»; aggiunge poi altre
caratterizzazioni che ribadiscono il modo di sentire “piccolo” della carita: «essa non si vanta,
non si gonfia, non manca di rispetto, non cerca il suo interesse, non si adira» (cfr. 1Cor 13,4-
5).

Altri testi sottolineano il legame stretto tra pazienza e speranza (roi ci vantiamo anche
nelle tribolazioni, ben sapendo che la tribolazione produce pazienza, la pazienza una virtu
provata, Rm 5,3) o rispettivamente tra pazienza e fede «Considerate perfetta letizia, miei
fratelli, quando subite ogni sorta di prove, sapendo che la prova della vostra fede produce
la pazienza. E la pazienza completi I'opera sua in voi, perché siate perfetti e integri, senza
mancare di nulla» Gc 1,2-4.

Le virta dimesse conferiscono al modo di sentire cristiano il profilo di un modo di sentire,
per cosi dire, “piccolo’. La vita secondo lo Spirito comporta la confessione da parte dello
spirito umano della propria poverta. Il cristiano non persegue 1'obiettivo dell’autarchia,
come raccomanda invece il filosofo pagano; non considera come virtt1 quegli atteggiamenti
che paiono capaci di confermare il soggetto nella propria sufficienza, nella propria capacita
di dominio della vita. Nella prospettiva della fede in Dio e nella sua promessa appare invece
come virtt ogni atteggiamento che concorra a ricordare al credente la propria insufficienza.

E virtt ogni atteggiamento che concorra ad una disposizione fondamentale, che alla fine
e anzi I'unica: la fede e dunque la consegna della propria vita in mani diverse e pit sicure
delle proprie. Le virti dimesse, oltre la pazienza, la mitezza, 'umilta, il perdono, la
sopportazione reciproca, il servizio, la rinuncia a giudicare i fratelli, la disponibilita ad
occuparsi di cose minime, e cosi via, non si aggiungono certo alle altre gia note; piuttosto
mutano in radice 'immagine stessa di quello che e virtu.

Tra queste virtti dimesse il primo posto spetta dunque alla pazienza. Essa dispone il
cristiano ad apprendere mediante le cose patite; lo rende in tal senso docile. Il cristiano infatti

sa bene che la sua crescita e legata alla capacita di apprendere anche, e anzi soprattutto,

1



La spiritualita cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)

La pazienza - quarta unita

attraverso le cose patite. Gesu stesso infatti, «pur essendo Figlio, imparo tuttavia

’'obbedienza dalle cose che pati e, reso perfetto, divenne causa di salvezza eterna per tutti

coloro che gli obbediscono» (Eb 5,8.9). La pazienza deve trasformare I'esperienza del patire
in positiva risorsa, al fine di giungere ad un agire forte e senza pentimenti.

Nella visione cristiana, la pazienza non dev’essere assimilata alla sopportazione intrepida
di ogni circostanza avversa, come raccomandata in particolare dalla tradizione stoica; essa
non ha alla sua base una certezza autarchica; si appoggia invece alla speranza, e dunque
anche ad una sempre rinnovata attesa; tale attesa si riferisce ad altro rispetto a quello che
gli eventi della vita li per li paiono inesorabilmente riservare al soggetto.

Il nesso tra speranza e pazienza e tanto stretto, da indurre addirittura la semplice
sovrapposizione delle due virtt.. Proprio per riferimento all’aspetto della pazienza Paolo
distingue la speranza dalla fede. La pazienza mette a frutto il tempo. Attraverso la
distensione dei tempi, essa trova le risorse per far crescere e approfondire la verita spirituale
della fede. Soltanto attraverso la prova del tempo, infatti, la fede puo giungere alla sua
verita. La speranza cristiana non puo essere confusa con un ottimismo facile e di maniera.
L’ambito privilegiato nel quale é esercitata la speranza, d’altra parte, & quello dei rapporti
umani; in tal senso la speranza é strettamente legata anche alla carita.

Della pazienza cristiana sono assai facili le contraffazioni. L'equivoco pit facile & quello
che intende la pazienza come resa al male irrimediabile. Tale resa puo riguardare il male
‘fisico’, il male cioe che non puo essere riferito ad alcuna volonta cattiva, come anche il male
morale. Pensiamo, per il primo caso, alla pazienza richiesta dalla esperienza di malattia, e
per il secondo caso alla pazienza che trattiene dalla reazione all’offesa mediante 1’offesa.
Cosl intesa, la pazienza appare come una virti grigia e spenta; facilmente si riconoscera che i
essa non si puo fare a meno nella vita; e tuttavia una tale necessita e intesa come il riflesso
di una scarsita endemica della vita stessa.

Nell'ottica della fede cristiana la pazienza non aiuta semplicemente a resistere, aiuta
invece a sperare, e a mettere a frutto per rapporto ad un tale obiettivo le stesse cose patite.
Nel caso della malattia, ad esempio, la pazienza non e intesa dalla fede cristiana quasi fosse
semplicemente resistenza ad un male che é al presente senza rimedio, e del quale pero si
aspetta la fine; € intesa invece come la disposizione che consente di trovare nella stessa
esperienza di malattia risorse positive in ordine alla realizzazione di un atteggiamento
propriamente spirituale di speranza. La malattia, falsificando 1'immagine della nostra vita
alla quale ci affidavamo nei tempi normali della vita, ci costringe a sottoporre una tale
immagine ad una verifica; ci induce in tal senso a conversione. Neppure nel caso di un’offesa
subita la pazienza puo essere ridotta alla figura della semplice resa all'inevitabile; la

pazienza cristiana € piuttosto quella che consente di non rassegnarsi, di continuare dunque



La spiritualita cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)
La pazienza - quarta unita
a cercare nell’altro I’amico anche dopo che da lui e stata subita un’offesa. Soltanto se assume
questo aspetto di speranza la pazienza e effettivo dono dello Spirito; altrimenti diviene
inesorabilmente strategia di difesa, che mortifica la vita e non l'accresce. Pensiamo, ad
esempio, alla “pazienza’ che cerca alimento nel disprezzo dell’altro e riesce a sopportarne
I'offesa soltanto a prezzo di immunizzarsi nei suoi confronti. Pensiamo a quel modo di
sentire che si esprime in parole di questo genere: “lo sono al di sopra di queste cose”. La
pazienza vera non e quella di chi sopporta grazie alla propria superiorita, ma quella di chi
continua a credere e a sperare in altro rispetto a cio che i sentimenti immeditati
suggeriscono.

I testimoni della vita secondo lo Spirito che interroghiamo a proposito della pazienza
appartengono ad un secolo, il Seicento, che dal punto di vita civile appare caratterizzato
dalla progressiva teatralizzazione della vita. Anche la pazienza minaccia di entrare nel
teatro sociale; d’essere dunque apprezzata soltanto grazie all’applauso di coloro che ne sono
spettatori.

I primi due testi che proponiamo, di san Francesco di Sales e di san Vincenzo de Paoli,
illustrano efficacemente due diverse forme di tale teatralizzazione, che insidia il carattere
autenticamente spirituale della pazienza; suggeriscono quindi i rimedi a tale rischio
entrando nell’analisi della complessita dei rapporti umani, che troppo spesso minacciano
d’essere solo nominalmente trasfigurati dalle parole devote.

Il terzo testo, di Fenelon, & piu radicale; suggerisce come rimedio all'impazienza e
all’agitazione perpetua della vita la strategia che consiste nel «contare tutti gli uomini come

un niente».

4.1 San Francesco di Sales

San Francesco di Sales nel testo che riportiamo qui sotto ci porta un esempio di cosa
significhi discernere la pazienza evangelica, frutto dello Spirito Santo e corrisponde al
Vangelo di Gestui chiede grande finezza di analisi.

In questo testo san Francesco di Sales sottolinea come la pazienza non e legata alla
sopportazione di torti che come tali appaiono con evidenza agli occhi di tutti. In questo caso,
infatti, la sopportazione procurare gloria e ammirazione in chi vive tali torti e in qualche
modo potremmo dire che hanno gia sulla terra la loro ricompensa.

Vale anche per la pazienza quello che Gest afferma a proposito dell’elemosina, della
preghiera e del digiuno: essi valgono soltanto a questa condizione, che siano nascosti agli
uomini e noti soltanto al Padre che vede nel segreto. Prova di una pazienza vera e spirituale,

in tal senso, & quella che consiste nel sopportare correzioni indebite, o addirittura veri e



La spiritualita cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)
La pazienza - quarta unita

propri torti, che vengono da persone da tutti stimate; in tal caso infatti le correzioni hanno
facilmente di che apparire agli occhi degli spettatori come giustificate, e i torti hanno di che
apparire diritti. Analogamente, non e tanto difficile sopportare che ci venga tolto qualcosa
del nostro patrimonio, che sia violato qualche altro nostro diritto; la prova piu difficile della

pazienza viene da gesti e parole che mortificano la nostra immagine agli occhi degli altri.

Come ha detto il Signore, nella pazienza possederete le vostre anime. Nel possedere la
propria anima consiste il bene sommo dell'uomo; e quanto é pitt perfetta la pazienza, tanto
piu perfettamente possederemo la nostra anima. [...] Non limitate la vostra pazienza a questa
o a quella specie di ingiurie e di afflizioni, ma estendetela a tutte quelle che Dio vi mandera.
Vi sono alcuni che non vogliono sopportare se non le tribolazioni onorevoli, come per esempio
l'essere ferito in guerra, 1'essere maltrattati per la religione, I'essersi impoverito per qualche
contrasto in cui siamo rimasti vincitori; costoro non amano la tribolazione, ma l'onore che ne
deriva. Il vero paziente e servo di Dio sopporta ugualmente le tribolazioni ighominiose come
quelle onorevoli. L'essere disprezzato, ammonito o accusato da persone cattive & cosa dolce
per un uomo coraggioso; ma l’essere ammonito, accusato e maltrattato da gente per bene, da
amici e parenti, questo & bello.

Stimo maggiormente la mansuetudine con la quale il grande san Carlo Borromeo sopporto
a lungo le pubbliche riprensioni che un grande predicatore di un ordine estremamente
riformato scagliava contro di lui dal pulpito, rispetto a tutti gli attacchi che egli subi da altri.
Perché, come le punture delle api sono pitt dolorose di quelle delle mosche, cosi il male che si
riceve dalla gente per bene e le contraddizioni mosse da loro sono pitt difficilmente
sopportabili delle altre. Accade pertanto molto spesso che due persone dabbene, tutte e due
per buona intenzione, si perseguitino tenacemente e battaglino I'una contro l'altra per la

diversita delle loro opinionil.

San Francesco parla per riferimento all’esperienza personale, come si puo facilmente
intuire. Nel suo ministero di pastore e vescovo egli ha avuto modo di vedere la grande e
quasi incredibile tenacia con la quale persone universalmente stimate addirittura si
perseguitino a vicenda. L’ira o magari soltanto l'invidia si nascondono e quasi si
trasfigurano ricorrendo al paravento dello zelo religioso. Accade cosi che la persona
‘accecata’ dall’ira, come letteralmente si dice, facilmente persuada se stessa e gli altri di stare
in realta difendendo la causa stessa di Dio. Appunto questo accade nel caso del grande
predicatore che accusa san Carlo Borromeo dal pulpito. San Carlo, e lo stesso san Francesco,
riconoscono con chiarezza che appunto questa é la verita; e tuttavia insieme vedono come

non sia possibile denunciare questa verita in termini troppo espliciti; I'inganno é tanto

1 FRANCESCO DI SALES, Introduzione alla vita devota, BUR, Milano 1986. 184.
4



La spiritualita cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)

La pazienza - quarta unita

radicale, che troverebbe nella stessa eventuale denuncia motivo per confermarsi e

approfondirsi; la correzione incrementerebbe il litigio e non sarebbe in alcun modo fraterna.

Non si deve tuttavia rinunciare al compito; occorre invece attendere; e anzitutto occuparsi

di correggere l'ira, che inevitabilmente suscita un atteggiamento del genere in chi ne e
vittima.

La correzione fraterna - come espressamente avverte Gesti — € operazione estremamente
delicata; chi si accinge ad effettuarla, deve prima di tutto togliere la trave dal proprio occhio.
E per togliere una tale trave e necessaria appunto quella pazienza, che sola consente di
possedere la propria anima, o la propria psiche. La pazienza non abdica certo alla speranza
dell’intesa e della correzione fraterna; sa pero aspettare il momento giusto. Soprattutto, sa
interporre l'intervallo della preghiera. Sa anche — e questo e un aspetto per nulla marginale
- sorridere delle illusioni che vede cosi chiaramente operanti in altri; il sorriso & suggerito
dalla consapevolezza del grande potere di inganno che I'ira ha sulla persona stessa di chi &
oggetto di ingiusta critica e si propone di correggere gli altri.

La pazienza che ¢ dono dello Spirito imbocca, dunque, la strada lunga, che passa per il
cielo. La qualita di tale strada lunga é illustrata con grande chiarezza dal Salmo 73, dedicato

appunto al trabocchetto teso all'orante dalla invidia per i peccatori:

Per poco non inciampavano i miei piedi,
per un nulla vacillavano i miei passi,
perché ho invidiato i prepotenti,

vedendo la prosperita dei malvagi.

Una confessione come questa suscita spesso nel lettore moderno stupore e incredulita.
Chi ha occhi per vedere, riconosce con facilita il grande potere che ha su di sé I'invidia per
peccatori, l'irritazione nei riguardi di quanti «dell’orgoglio si fanno una collana» e della
violenza fanno il loro vestito. Riconosce quindi anche I'attrattiva che esercita il proposito di
fare come loro. E tuttavia, Se avessi detto: «Parlero come loro», avrei tradito la generazione
dei tuoi figli. Sembra proprio che non sia possibile correggere i prepotenti se non cosi,
ricorrendo alla loro stessa prepotenza; e tuttavia una correzione cosi fatta comporterebbe il

tradimento della causa della giustizia.

Riflettevo per comprendere:
ma fu arduo agli occhi miei.
Finché non entrai nel santuario di Dio

e compresi qual e la loro fine.



La spiritualita cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)
La pazienza - quarta unita

Ecco la strada lunga. La strada che pare in prima battuta lunga, ma si manifesta poi in
realta come assai breve. Entrando nel santuario di Dio, tornando cioe alla sua presenza, in
fretta diventa manifesto il destino degli empi. Diventa insieme manifesta la stoltezza della
strada che in prima battuta s'era proposta come quella ovvia e obbligata; la strada, dico, del

ragionamento e della dialettica:

Quando si agitava il mio cuore
e nell'intimo mi tormentavo,
io ero stolto e non capivo,

davanti a te stavo come una bestia.

Ma io sono con te sempre;
tu mi hai preso per la mano destra.
Mi guiderai con il tuo consiglio

e poi mi accoglierai nella tua gloria.

Soltanto passando attraverso il santuario diventa possibile quella pazienza spirituale, che

sola garantisce di prendere da capo possesso della propria anima.

4.2. San Vincenzo de’ Paoli: il tratto escatologico della pazienza

San Vincenzo de’ Paoli illustra efficacemente la consistenza sottile dell’inclinazione alla
spettacolarizzazione della vita dello spirito propria del seicento.

Una donna assai devota si mostra preoccupata per la partenza dalla citta del suo
confessore; quella partenza prospetta un tempo, nel quale le sue pene interiori senza fine
non potranno avere alcuno spettatore. Come potra vivere in tanta solitudine? La prospettiva
la mette in grande agitazione. San Vincenzo, che chiaramente ¢ il confessore in partenza,
scrive a quella donna e le suggerisce con molta delicatezza che in quel tempo essa dovra
cercare, come unico spettatore della propria vita, il Signore stesso. In tal modo, proprio quel
tempo di assenza della guida potra divenire un tempo opportuno, nel quale il Signore stesso
diventera finalmente il suo unico consolatore, e anche il suo modello.

Un’altra suora disse di non aver trovato mezzo migliore che mettersi ai piedi del
Crocifisso e raccontare la propria pena a nostro Signore con fiducia e sottomissione,

rassegnandosi alla sua divina volonta. Il padre Vincenzo le disse:



La spiritualita cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)
La pazienza - quarta unita
«Avete ragione, figlia mia, ¢ uno dei mezzi migliori che possiamo trovare per fare la volonta
di Dio e recuperare la calma. Mi ricordo che la defunta signora del generale faceva cosi. Il suo
confessore doveva partire per un viaggio a cinquanta leghe di distanza. “Voi, Signore, ve ne
andate - disse - e io a chi ricorrero per le mie pene?”. Quello le rispose: “Signora, Dio ci pensera.
Vi potrete rivolgere al signor tale e all’altro: questo per le confessioni ordinarie, e quello per il
consiglio, se I'altro non vi bastasse. Se poi né I'uno né I'altro vi mettono lo spirito in quiete, vi
consiglio, signora, di cercarla ai piedi della croce, Ivi scoprirete amorosamente le vostre pene
al Figlio di Dio, farete atti di fiducia e di rassegnazione al suo beneplacito, onorando cosi
I"abbandono in cui egli stesso si € trovato, abbandonato da coloro che gli erano maggiormente
obbligati e privo di ogni consolazione sensibile, fino a credersi abbandonato dal suo eterno
Padre. Studierete, signora, 1'uso che egli ha fatto dei patimenti, e otterrete, con I'aiuto della sua
grazia, un risultato pitt dolce di quello che io posso dirvi”.
Quella signora fece cosi, figlie mie, e qualche giorno dopo scriveva al suo confessore: “Signore,
ho sperimentato i mezzi che mi avete dato per calmare il mio spirito nelle sue pene; ma non
ho trovato altro di pit efficace che quello di gettarmi ai piedi di un Crocifisso. Quello che gli
uomini mi hanno detto non era cio che cercavo; I'ho trovato li, con tutte le consolazioni che gli

uomini non potevano darmi»2.

Gli uomini, certo, non possono dare quella consolazione ultima, che per sua natura e
riservata esclusivamente al Signore. La figura della pazienza, che san Vincenzo
raccomanda, che in diverso modo tutti gli autori spirituali del Seicento raccomandano, ha
appunto questo tratto escatologico: I'emancipazione dell’anima da ogni dipendenza dalla
conferma che pud venire dagli uomini. Soli Deo gloria: la massima privilegiata da
sant’Ignazio di Loyola bene sintetizza la necessita di questa figura escatologica della
pazienza, che sola realizza il profilo propriamente spirituale della pazienza. E tuttavia a
questa meta escatologica e possibile giungere soltanto grazie ad una prima istruzione nella
speranza che e propiziata dai rapporti di prossimita con altri.

San Vincenzo non rimanda quella donna subito e solo al Signore, per trovare la quiete
che cerca; le suggerisce un interlocutore per la confessione, e un altro per il consiglio.
Soltanto dopo avere esperito queste risorse umane e cristiane, quando constatera che rimane
ancora un vuoto e ogni credente dovra certo sempre constatare che rimane questo vuoto
residuo, la signora dovra cercare rimedio ad esso mettendosi sola in ginocchio davanti al
Crocifisso.

La corsa della fede e della speranza puo raggiungere la sua meta soltanto a questa
condizione, che sia finalmente vissuto questo momento di solitudine davanti al Crocifisso.
«Il Signore diriga i vostri cuori nell’amore di Dio e nella pazienza di Cristo»: la preghiera di

Paolo per i cristiani di Tessalonica (2 Ts 3,5) sintetizza bene il nesso essenziale che lega

2 VINCENZO DE PAOLI, Conferenze spirituali alla Figlie della Caritd, 43, CLV, Roma 1980, n. 827, 561-562.
7



La spiritualita cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)
La pazienza - quarta unita
I'amore di Dio alla passione di Cristo e dunque alla pazienza di cui essa & documento

supremo.
4.3. Fenelon3: la dottrina dell’amor puro

La pazienza cristiana, come la pazienza stessa del Signore nostro Gest Cristo, non puo
per altro essere intesa quasi fosse il riflesso di una radicale e pregiudiziale indifferenza del
credente al giudizio degli uomini; tanto meno puod essere intesa come il riflesso di
un’indifferenza alle loro attese. Essa e invece il prezzo da pagare per giungere alla meta di
un cammino, i cui inizi sono costituiti appunto da quelle sorprendenti ragioni di prossimita
e di amicizia, che legano gli umani gli uni agli altri. Quelle ragioni di prossimita promettono
una comunione, della quale il Signore soltanto conosce la verita compiuta, e soltanto ai piedi
della sua croce quella verita puo essere appresa.

Della passione di Gesti, e quindi della sua pazienza, 1'evangelista Giovanni propone
questa precisa sintesi: «Gestt sapendo che era giunta la sua ora di passare da questo mondo
al Padre, dopo aver amato i suoi che erano nel mondo, li amo sino alla fine» (Gv 13,1). Il
silenzio paziente di Cristo in croce non ¢ dunque documento della sua sovrana estraneita
rispetto ai litigi e alle grida che si producono intorno a lui; e invece il documento di un
rimando escatologico. La rivelazione ultima della verita, che fin dall’inizio era sottesa a quel
amore incauto per i peccatori, & attesa dall’alto: Padre, nelle tue mani consegno il mio spirito
(Lc 23,46).

Le formule usate dalla letteratura spirituale del Seicento, spesso enfatiche ed esse stesse
un po’ teatrali, non riescono sempre a tenere insieme i due lati del mistero della pazienza
cristiana: il lato per il quale essa e possibile soltanto a prezzo della consegna di sé nelle mani
di Dio, e il lato per il quale essa é fedelta ad un’alleanza stretta sulla terra, ma che da quanti
sono legati alla superficie della terra non e riconosciuta, é ritenuta impossibile.

Facilmente, la lingua del discorso spirituale ricorre ad espressioni perentorie, che paiono
slegare la speranza escatologica da ogni riferimento ai cari, complessi e confusi legami, che
stanno all’origine della vita.

In tal senso e da leggere 1'apologia dell’amor puro, e la disputa che essa suscito. Puro
sarebbe soltanto quell’amore di Dio, che non preveda pitt alcun desiderio per sé stessi, e
neppure pit alcuna attesa che si riferisca al proprio rapporto con gli altri uomini. Di questo
amore tesse 1'apologia Fénelon, la cui dottrina in proposito suscitera sospetti e molte

discussioni, fino ad oggi non sopite.

3 Filosofo, teologo e pedagogista francese (castello di Fénelon, Périgord, 1651 - Cambrai 1715).
8



La spiritualita cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)
La pazienza - quarta unita

Proponiamo un testo di Fenelon che celebra la remissione totale nelle mani di Dio quale
unica via per realizzare la pazienza e quindi I’emancipazione da quella perpetua agitazione
inquieta e ostinata, che pare affliggere senza rimedio tutti coloro che vivono sulla terra. Il
testo interpreta il principio perentorio fissato da Gesu stesso nel discorso del monte:
«Cercate prima il regno di Dio e la sua giustizia, e tutte queste cose vi saranno date in
aggiunta» (Mt 6,33). Lo interpreta per altro in termini tali da supporre che quella giustizia
possa essere conosciuta chiudendo semplicemente gli occhi su tutto cio che &€ mutevole e
incerto sulla superficie della terra; addirittura proclama 1’assioma che, «quando si tratti di
scegliere una guida, bisogna contare tutti gli uomini come un niente». Soltanto a questo
prezzo la coscienza e pura, e puro € lo stesso amore di Dio.

Il modello radicale di fede e di obbedienza cosi proposto pare per altro comportare la
cancellazione della stessa volonta propria del credente; «non vorrete pitt nulla secondo il
vostro proprio giudizio, vorrete invece senza riserve tutto quello che Dio vorra». Ma come
considerare ancora come una volonta davvero mia quella che pit in alcun modo passa per
la memoria di me, e dunque per il giudizio a proposito di cid che proprio a me

singolarmente e richiesto?

Non ci sara mai pace per coloro che resistono a Dio. Se c’é qualche gioia al mondo, questa e
riservata alla coscienza pura. Tutta la terra e luogo di tribolazione e di angoscia per la cattiva
coscienza. Come é diversa la pace che viene da Dio da quella che viene da questo secolo! Essa
calma le passioni; alimenta la purezza della coscienza; & inseparabile dalla giustizia; unisce a
Dio; ci rende forti nelle tentazioni. Questa coscienza pura trova alimento nella frequenza dei
sacramenti. La prova, se non ci supera, porta sempre con sé il suo frutto.

La pace dell’anima consiste in una piena rassegnazione alla volonta di Dio, {...] La pena che
voi vi date di un gran numero di cose deriva dal fatto che voi non accettate con sufficiente
abbandono a Dio tutto quello che vi puo capitare. Mettete dunque tutte le cose nelle sue mani
e fatene interamente un sacrificio nel vostro cuore. Dal momento in cui voi non vorrete pitt
nulla secondo il vostro proprio giudizio, vorrete invece senza riserve tutto quello che Dio
vorra, non avrete pitl tanti ritorni inquieti e tanti ripensamenti da fare a proposito di cio che vi
riguarda. Non avrete piti nulla da nascondere, né da amministrare. Prima di allora continue.
rete ad essere tribolati, mutevoli nei vostri modi di vedere e nei vostri gusti, facilmente
scontenti degli altri, poco d’accordo anche con voi stessi, pieni di riserve e di sospetti. Il vostro
spirito, fino a quando non sia bene umiliato e semplice, non servira ad altro che ad agitarvi.
La Vostra pieta, anche se sincera, riuscira a darvi sostegno e consolazioni minori rispetto a
quanti sono i rimproveri interiori che essa vi propone. Se al contrario voi abbandonate tutto il
vostro cuore a Dio, sarete tranquillo e pieno della gioia dello Spirito Santo. Guai a voi se avete
ancora riguardi per I'uomo nel perseguire I'opera di Dio! Quando si tratta di scegliere una

guida, bisogna contare tutti gli uomini come niente. Il minimo rispetto umano fa inaridire la



La spiritualita cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)
La pazienza - quarta unita

grazia, aumenta l'irrisolutezza. Va a finire che si soffre molto, e che si dispiace ancora di pitt a
Dio#.

La rinuncia ad ogni attesa nei confronti degli uomini non sarebbe una virti, non
realizzerebbe la figura della pazienza, sarebbe anzi una deprecabile immunizzazione nei
confronti. dei rischi del vivere. Amare il prossimo comporta di necessita anche la
disposizione a soffrire. La pazienza cristiana consiste appunto nella attitudine a non
ripudiare I'amore a motivo della sofferenza che esso genera. La rinuncia necessaria non si
riferisce ad ogni attesa nei confronti di altri, ma soltanto a quelle attese che sono di
approvazione di sé ad opera di altri, di una ricompensa dunque per sé che dal
riconoscimento degli altri potrebbe e dovrebbe venire. Il confine che separa le due figure
della rinuncia e per altro assai sottile. Esso non puo essere conosciuto, se non da un’anima
molto esercitata. Un tale esercizio d’altra parte si produce soprattutto attraverso la
preghiera, attraverso la pratica assidua del Maestro interiore. Davanti a Lui puo espressa
senza timore di errore anche la propria attesa nei confronti dei fratelli. Se questa
attesa sara confessata davanti al Maestro, con pill sicurezza potra essere espressa anche davanti
al fratello; e quando essa non dovesse essere esaudita, questo non pregiudichera la singolare
pace promessa dal Signore ai suoi discepoli. Anche attraverso la pazienza che tale delusione
comporta cresce la speranza; anzi, soltanto attraverso le cose patite & possibile per noi, come
gia per il Figlio di Dio, conoscere la verita della nostra vocazione a figli. Se il consulto con il
Maestro interiore fosse invece rimandato a dopo, al momento nel quale sia finalmente
riuscita I'impresa di farsi ascoltare dal fratello - accadrebbe che davanti al Signore non si

arriverebbe mai.

4+ FENELON, Instructions sur la morale, XXXVIIL, in CEuvres compleétes, Slatkine Reprints, Geneve 1971, t. VI, 152;

traduzione italiana nostra.
10



