
La spiritualità cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)  
La pazienza – quarta unità 

 

1 
 

“Il frutto dello Spirito è amore, gioia, pace, pazienza, benevolenza, bontà, fedeltà. Mitezza, 

dominio di sé: contro queste cose non c’è legge” (Gal. 5,22-23) 

  

LA PAZIENZA 

 

Gli elenchi delle virtù, o dei doni dello Spirito, nelle lettere di Paolo come in tutti gli scritti 

del Nuovo Testamento, prevedono sempre la pazienza. Essa inaugura la seconda serie di 

virtù, quella delle virtù che potremmo qualificare come più “dimesse”.  

La pazienza appare, oltre che nell’elenco di Galati, nel famoso inno alla carità della 1 

Corinzi: dopo l’elenco delle opere grandiose che non valgono senza la carità, passando alla 

caratterizzazione positiva di questo, da lui qualificato come il dono più grande e la via 

migliore di tutte, Paolo comincia col dire che «la carità è paziente»; aggiunge poi altre 

caratterizzazioni che ribadiscono il modo di sentire ‘piccolo’ della carità: «essa non si vanta, 

non si gonfia, non manca di rispetto, non cerca il suo interesse, non si adira» (cfr. 1Cor 13,4-

5).  

Altri testi sottolineano il legame stretto tra pazienza e speranza (roî ci vantiamo anche 

nelle tribolazioni, ben sapendo che la tribolazione produce pazienza, la pazienza una virtù 

provata, Rm 5,3) o rispettivamente tra pazienza e fede «Considerate perfetta letizia, miei 

fratelli, quando subite ogni sorta di prove, sapendo che la prova della vostra fede produce 

la pazienza. E la pazienza completi l’opera sua în voi, perché siate perfetti e integri, senza 

mancare di nulla» Gc 1,2-4. 

Le virtù dimesse conferiscono al modo di sentire cristiano il profilo di un modo di sentire, 

per così dire, ‘piccolo’. La vita secondo lo Spirito comporta la confessione da parte dello 

spirito umano della propria povertà. Il cristiano non persegue l’obiettivo dell’autarchia, 

come raccomanda invece il filosofo pagano; non considera come virtù quegli atteggiamenti 

che paiono capaci di confermare il soggetto nella propria sufficienza, nella propria capacità 

di dominio della vita. Nella prospettiva della fede in Dio e nella sua promessa appare invece 

come virtù ogni atteggiamento che concorra a ricordare al credente la propria insufficienza. 

È virtù ogni atteggiamento che concorra ad una disposizione fondamentale, che alla fine 

è anzi l’unica: la fede e dunque la consegna della propria vita in mani diverse e più sicure 

delle proprie. Le virtù dimesse, oltre la pazienza, la mitezza, l’umiltà, il perdono, la 

sopportazione reciproca, il servizio, la rinuncia a giudicare i fratelli, la disponibilità ad 

occuparsi di cose minime, e così via, non si aggiungono certo alle altre già note; piuttosto 

mutano in radice l’immagine stessa di quello che è virtù. 

Tra queste virtù dimesse il primo posto spetta dunque alla pazienza. Essa dispone il 

cristiano ad apprendere mediante le cose patite; lo rende in tal senso docile. Il cristiano infatti 

sa bene che la sua crescita è legata alla capacità di apprendere anche, e anzi soprattutto, 



La spiritualità cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)  
La pazienza – quarta unità 

 

2 
 

attraverso le cose patite. Gesù stesso infatti, «pur essendo Figlio, imparò tuttavia 

l’obbedienza dalle cose che patì e, reso perfetto, divenne causa di salvezza eterna per tutti 

coloro che gli obbediscono» (Eb 5,8.9). La pazienza deve trasformare l’esperienza del patire 

in positiva risorsa, al fine di giungere ad un agire forte e senza pentimenti. 

Nella visione cristiana, la pazienza non dev’essere assimilata alla sopportazione intrepida 

di ogni circostanza avversa, come raccomandata in particolare dalla tradizione stoica; essa 

non ha alla sua base una certezza autarchica; si appoggia invece alla speranza, e dunque 

anche ad una sempre rinnovata attesa; tale attesa si riferisce ad altro rispetto a quello che 

gli eventi della vita lì per lì paiono inesorabilmente riservare al soggetto. 

Il nesso tra speranza e pazienza è tanto stretto, da indurre addirittura la semplice 

sovrapposizione delle due virtù. Proprio per riferimento all’aspetto della pazienza Paolo 

distingue la speranza dalla fede. La pazienza mette a frutto il tempo. Attraverso la 

distensione dei tempi, essa trova le risorse per far crescere e approfondire la verità spirituale 

della fede. Soltanto attraverso la prova del tempo, infatti, la fede può giungere alla sua 

verità. La speranza cristiana non può essere confusa con un ottimismo facile e di maniera. 

L’ambito privilegiato nel quale è esercitata la speranza, d’altra parte, è quello dei rapporti 

umani; in tal senso la speranza è strettamente legata anche alla carità. 

Della pazienza cristiana sono assai facili le contraffazioni. L’equivoco più facile è quello 

che intende la pazienza come resa al male irrimediabile. Tale resa può riguardare il male 

‘fisico’, il male cioè che non può essere riferito ad alcuna volontà cattiva, come anche il male 

morale. Pensiamo, per il primo caso, alla pazienza richiesta dalla esperienza di malattia, e 

per il secondo caso alla pazienza che trattiene dalla reazione all’offesa mediante l’offesa. 

Così intesa, la pazienza appare come una virtù grigia e spenta; facilmente si riconoscerà che i 

essa non si può fare a meno nella vita; e tuttavia una tale necessità è intesa come il riflesso 

di una scarsità endemica della vita stessa.  

Nell’ottica della fede cristiana la pazienza non aiuta semplicemente a resistere, aiuta 

invece a sperare, e a mettere a frutto per rapporto ad un tale obiettivo le stesse cose patite. 

Nel caso della malattia, ad esempio, la pazienza non è intesa dalla fede cristiana quasi fosse 

semplicemente resistenza ad un male che è al presente senza rimedio, e del quale però si 

aspetta la fine; è intesa invece come la disposizione che consente di trovare nella stessa 

esperienza di malattia risorse positive in ordine alla realizzazione di un atteggiamento 

propriamente spirituale di speranza. La malattia, falsificando l’immagine della nostra vita 

alla quale ci affidavamo nei tempi normali della vita, ci costringe a sottoporre una tale 

immagine ad una verifica; ci induce in tal senso a conversione. Neppure nel caso di un’offesa 

subita la pazienza può essere ridotta alla figura della semplice resa all’inevitabile; la 

pazienza cristiana è piuttosto quella che consente di non rassegnarsi, di continuare dunque 



La spiritualità cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)  
La pazienza – quarta unità 

 

3 
 

a cercare nell’altro l’amico anche dopo che da lui è stata subita un’offesa. Soltanto se assume 

questo aspetto di speranza la pazienza è effettivo dono dello Spirito; altrimenti diviene 

inesorabilmente strategia di difesa, che mortifica la vita e non l’accresce. Pensiamo, ad 

esempio, alla ‘pazienza’ che cerca alimento nel disprezzo dell’altro e riesce a sopportarne 

l’offesa soltanto a prezzo di immunizzarsi nei suoi confronti. Pensiamo a quel modo di 

sentire che si esprime in parole di questo genere: “Io sono al di sopra di queste cose”. La 

pazienza vera non è quella di chi sopporta grazie alla propria superiorità, ma quella di chi 

continua a credere e a sperare in altro rispetto a ciò che i sentimenti immeditati 

suggeriscono. 

I testimoni della vita secondo lo Spirito che interroghiamo a proposito della pazienza 

appartengono ad un secolo, il Seicento, che dal punto di vita civile appare caratterizzato 

dalla progressiva teatralizzazione della vita.  Anche la pazienza minaccia di entrare nel 

teatro sociale; d’essere dunque apprezzata soltanto grazie all’applauso di coloro che ne sono 

spettatori.  

I primi due testi che proponiamo, di san Francesco di Sales e di san Vincenzo de Paoli, 

illustrano efficacemente due diverse forme di tale teatralizzazione, che insidia il carattere 

autenticamente spirituale della pazienza; suggeriscono quindi i rimedi a tale rischio 

entrando nell’analisi della complessità dei rapporti umani, che troppo spesso minacciano 

d’essere solo nominalmente trasfigurati dalle parole devote.  

Il terzo testo, di Fenelon, è più radicale; suggerisce come rimedio all’impazienza e 

all’agitazione perpetua della vita la strategia che consiste nel «contare tutti gli uomini come 

un niente». 

 

4.1 San Francesco di Sales 

 

San Francesco di Sales nel testo che riportiamo qui sotto ci porta un esempio di cosa 

significhi discernere la pazienza evangelica, frutto dello Spirito Santo e corrisponde al 

Vangelo di Gesù chiede grande finezza di analisi.  

In questo testo san Francesco di Sales sottolinea come la pazienza non è legata alla 

sopportazione di torti che come tali appaiono con evidenza agli occhi di tutti. In questo caso, 

infatti, la sopportazione procurare gloria e ammirazione in chi vive tali torti e in qualche 

modo potremmo dire che hanno già sulla terra la loro ricompensa. 

Vale anche per la pazienza quello che Gesù afferma a proposito dell’elemosina, della 

preghiera e del digiuno: essi valgono soltanto a questa condizione, che siano nascosti agli 

uomini e noti soltanto al Padre che vede nel segreto. Prova di una pazienza vera e spirituale, 

in tal senso, è quella che consiste nel sopportare correzioni indebite, o addirittura veri e 



La spiritualità cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)  
La pazienza – quarta unità 

 

4 
 

propri torti, che vengono da persone da tutti stimate; in tal caso infatti le correzioni hanno 

facilmente di che apparire agli occhi degli spettatori come giustificate, e i torti hanno di che 

apparire diritti. Analogamente, non è tanto difficile sopportare che ci venga tolto qualcosa 

del nostro patrimonio, che sia violato qualche altro nostro diritto; la prova più difficile della 

pazienza viene da gesti e parole che mortificano la nostra immagine agli occhi degli altri.  

 

Come ha detto il Signore, nella pazienza possederete le vostre anime. Nel possedere la 

propria anima consiste il bene sommo dell’uomo; e quanto è più perfetta la pazienza, tanto 

più perfettamente possederemo la nostra anima. [...] Non limitate la vostra pazienza a questa 

o a quella specie di ingiurie e di afflizioni, ma estendetela a tutte quelle che Dio vi manderà. 

Vi sono alcuni che non vogliono sopportare se non le tribolazioni onorevoli, come per esempio 

l’essere ferito in guerra, l’essere maltrattati per la religione, l’essersi impoverito per qualche 

contrasto in cui siamo rimasti vincitori; costoro non amano la tribolazione, ma l'onore che ne 

deriva. Il vero paziente e servo di Dio sopporta ugualmente le tribolazioni ignominiose come 

quelle onorevoli. L’essere disprezzato, ammonito o accusato da persone cattive è cosa dolce 

per un uomo coraggioso; ma l’essere ammonito, accusato e maltrattato da gente per bene, da 

amici e parenti, questo è bello. 

Stimo maggiormente la mansuetudine con la quale il grande san Carlo Borromeo sopportò 

a lungo le pubbliche riprensioni che un grande predicatore di un ordine estremamente 

riformato scagliava contro di lui dal pulpito, rispetto a tutti gli attacchi che egli subì da altri. 

Perché, come le punture delle api sono più dolorose di quelle delle mosche, così il male che si 

riceve dalla gente per bene e le contraddizioni mosse da loro sono più difficilmente 

sopportabili delle altre. Accade pertanto molto spesso che due persone dabbene, tutte e due 

per buona intenzione, si perseguitino tenacemente e battaglino l’una contro l’altra per la 

diversità delle loro opinioni1. 

 

San Francesco parla per riferimento all’esperienza personale, come si può facilmente 

intuire. Nel suo ministero di pastore e vescovo egli ha avuto modo di vedere la grande e 

quasi incredibile tenacia con la quale persone universalmente stimate addirittura si 

perseguitino a vicenda. L’ira o magari soltanto l’invidia si nascondono e quasi si 

trasfigurano ricorrendo al paravento dello zelo religioso. Accade così che la persona 

‘accecata’ dall’ira, come letteralmente si dice, facilmente persuada se stessa e gli altri di stare 

in realtà difendendo la causa stessa di Dio. Appunto questo accade nel caso del grande 

predicatore che accusa san Carlo Borromeo dal pulpito. San Carlo, e lo stesso san Francesco, 

riconoscono con chiarezza che appunto questa è la verità; e tuttavia insieme vedono come 

non sia possibile denunciare questa verità in termini troppo espliciti; l’inganno è tanto 

 
1 FRANCESCO DI SALES, Introduzione alla vita devota, BUR, Milano 1986. 184. 



La spiritualità cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)  
La pazienza – quarta unità 

 

5 
 

radicale, che troverebbe nella stessa eventuale denuncia motivo per confermarsi e 

approfondirsi; la correzione incrementerebbe il litigio e non sarebbe in alcun modo fraterna. 

Non si deve tuttavia rinunciare al compito; occorre invece attendere; e anzitutto occuparsi 

di correggere l’ira, che inevitabilmente suscita un atteggiamento del genere in chi ne è 

vittima.  

La correzione fraterna - come espressamente avverte Gesù — è operazione estremamente 

delicata; chi si accinge ad effettuarla, deve prima di tutto togliere la trave dal proprio occhio. 

E per togliere una tale trave è necessaria appunto quella pazienza, che sola consente di 

possedere la propria anima, o la propria psiche. La pazienza non abdica certo alla speranza 

dell’intesa e della correzione fraterna; sa però aspettare il momento giusto. Soprattutto, sa 

interporre l’intervallo della preghiera. Sa anche — e questo è un aspetto per nulla marginale 

- sorridere delle illusioni che vede così chiaramente operanti in altri; il sorriso è suggerito 

dalla consapevolezza del grande potere di inganno che l’ira ha sulla persona stessa di chi è 

oggetto di ingiusta critica e si propone di correggere gli altri.  

La pazienza che è dono dello Spirito imbocca, dunque, la strada lunga, che passa per il 

cielo. La qualità di tale strada lunga è illustrata con grande chiarezza dal Salmo 73, dedicato 

appunto al trabocchetto teso all'orante dalla invidia per i peccatori: 

 

 

Per poco non inciampavano i miei piedi,  

per un nulla vacillavano i miei passi,  

perché ho invidiato i prepotenti,  

vedendo la prosperità dei malvagi. 

 

Una confessione come questa suscita spesso nel lettore moderno stupore e incredulità. 

Chi ha occhi per vedere, riconosce con facilità il grande potere che ha su di sé l’invidia per 

peccatori, l’irritazione nei riguardi di quanti «dell’orgoglio si fanno una collana» e della 

violenza fanno il loro vestito. Riconosce quindi anche l’attrattiva che esercita il proposito di 

fare come loro. E tuttavia, Se avessi detto: «Parlerò come loro», avrei tradito la generazione 

dei tuoi figli. Sembra proprio che non sia possibile correggere i prepotenti se non così, 

ricorrendo alla loro stessa prepotenza; e tuttavia una correzione così fatta comporterebbe il 

tradimento della causa della giustizia. 

 

Riflettevo per comprendere: 

ma fu arduo agli occhi miei. 

Finché non entrai nel santuario di Dio  

e compresi qual è la loro fine.  



La spiritualità cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)  
La pazienza – quarta unità 

 

6 
 

 

Ecco la strada lunga. La strada che pare in prima battuta lunga, ma si manifesta poi in 

realtà come assai breve. Entrando nel santuario di Dio, tornando cioè alla sua presenza, in 

fretta diventa manifesto il destino degli empi. Diventa insieme manifesta la stoltezza della 

strada che in prima battuta s'era proposta come quella ovvia e obbligata; la strada, dico, del 

ragionamento e della dialettica: 

 

Quando si agitava il mio cuore  

e nell’intimo mi tormentavo, 

io ero stolto e non capivo,  

davanti a te stavo come una bestia.  

 

Ma io sono con te sempre;  

tu mi hai preso per la mano destra. 

Mi guiderai con il tuo consiglio  

e poi mi accoglierai nella tua gloria.  

 

Soltanto passando attraverso il santuario diventa possibile quella pazienza spirituale, che 

sola garantisce di prendere da capo possesso della propria anima. 

 

4.2. San Vincenzo de’ Paoli: il tratto escatologico della pazienza 

 

San Vincenzo de’ Paoli illustra efficacemente la consistenza sottile dell’inclinazione alla 

spettacolarizzazione della vita dello spirito propria del seicento. 

Una donna assai devota si mostra preoccupata per la partenza dalla città del suo 

confessore; quella partenza prospetta un tempo, nel quale le sue pene interiori senza fine 

non potranno avere alcuno spettatore. Come potrà vivere in tanta solitudine? La prospettiva 

la mette in grande agitazione. San Vincenzo, che chiaramente è il confessore in partenza, 

scrive a quella donna e le suggerisce con molta delicatezza che in quel tempo essa dovrà 

cercare, come unico spettatore della propria vita, il Signore stesso. In tal modo, proprio quel 

tempo di assenza della guida potrà divenire un tempo opportuno, nel quale il Signore stesso 

diventerà finalmente il suo unico consolatore, e anche il suo modello.  

Un’altra suora disse di non aver trovato mezzo migliore che mettersi ai piedi del 

Crocifisso e raccontare la propria pena a nostro Signore con fiducia e sottomissione, 

rassegnandosi alla sua divina volontà. Il padre Vincenzo le disse: 

 



La spiritualità cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)  
La pazienza – quarta unità 

 

7 
 

«Avete ragione, figlia mia, è uno dei mezzi migliori che possiamo trovare per fare la volontà 

di Dio e recuperare la calma. Mi ricordo che la defunta signora del generale faceva così. Il suo 

confessore doveva partire per un viaggio a cinquanta leghe di distanza. “Voi, Signore, ve ne 

andate - disse - e io a chi ricorrerò per le mie pene?”. Quello le rispose: “Signora, Dio ci penserà. 

Vi potrete rivolgere al signor tale e all’altro: questo per le confessioni ordinarie, e quello per il 

consiglio, se l’altro non vi bastasse. Se poi né l’uno né l’altro vi mettono lo spirito in quiete, vi 

consiglio, signora, di cercarla ai piedi della croce, Ivi scoprirete amorosamente le vostre pene 

al Figlio di Dio, farete atti di fiducia e di rassegnazione al suo beneplacito, onorando così 

l’abbandono in cui egli stesso si è trovato, abbandonato da coloro che gli erano maggiormente 

obbligati e privo di ogni consolazione sensibile, fino a credersi abbandonato dal suo eterno 

Padre. Studierete, signora, l’uso che egli ha fatto dei patimenti, e otterrete, con l’aiuto della sua 

grazia, un risultato più dolce di quello che io posso dirvi”.  

Quella signora fece così, figlie mie, e qualche giorno dopo scriveva al suo confessore: “Signore, 

ho sperimentato i mezzi che mi avete dato per calmare il mio spirito nelle sue pene; ma non 

ho trovato altro di più efficace che quello di gettarmi ai piedi di un Crocifisso. Quello che gli 

uomini mi hanno detto non era ciò che cercavo; l’ho trovato lì, con tutte le consolazioni che gli 

uomini non potevano darmi»2. 

 

Gli uomini, certo, non possono dare quella consolazione ultima, che per sua natura è 

riservata esclusivamente al Signore. La figura della pazienza, che san Vincenzo 

raccomanda, che in diverso modo tutti gli autori spirituali del Seicento raccomandano, ha 

appunto questo tratto escatologico: l’emancipazione dell’anima da ogni dipendenza dalla 

conferma che può venire dagli uomini. Soli Deo gloria: la massima privilegiata da 

sant’Ignazio di Loyola bene sintetizza la necessità di questa figura escatologica della 

pazienza, che sola realizza il profilo propriamente spirituale della pazienza. E tuttavia a 

questa meta escatologica è possibile giungere soltanto grazie ad una prima istruzione nella 

speranza che è propiziata dai rapporti di prossimità con altri.  

San Vincenzo non rimanda quella donna subito e solo al Signore, per trovare la quiete 

che cerca; le suggerisce un interlocutore per la confessione, e un altro per il consiglio. 

Soltanto dopo avere esperito queste risorse umane e cristiane, quando constaterà che rimane 

ancora un vuoto e ogni credente dovrà certo sempre constatare che rimane questo vuoto 

residuo, la signora dovrà cercare rimedio ad esso mettendosi sola in ginocchio davanti al 

Crocifisso.  

La corsa della fede e della speranza può raggiungere la sua meta soltanto a questa 

condizione, che sia finalmente vissuto questo momento di solitudine davanti al Crocifisso. 

«Il Signore diriga i vostri cuori nell’amore di Dio e nella pazienza di Cristo»: la preghiera di 

Paolo per i cristiani di Tessalonica (2 Ts 3,5) sintetizza bene il nesso essenziale che lega 

 
2 VINCENZO DE PAOLI, Conferenze spirituali alla Figlie della Carità, 43, CLV, Roma 1980, n. 827, 561-562.  



La spiritualità cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)  
La pazienza – quarta unità 

 

8 
 

l’amore di Dio alla passione di Cristo e dunque alla pazienza di cui essa è documento 

supremo. 

 

4.3. Fenelon3: la dottrina dell’amor puro 

 

La pazienza cristiana, come la pazienza stessa del Signore nostro Gesù Cristo, non può 

per altro essere intesa quasi fosse il riflesso di una radicale e pregiudiziale indifferenza del 

credente al giudizio degli uomini; tanto meno può essere intesa come il riflesso di 

un’indifferenza alle loro attese. Essa è invece il prezzo da pagare per giungere alla meta di 

un cammino, i cui inizi sono costituiti appunto da quelle sorprendenti ragioni di prossimità 

e di amicizia, che legano gli umani gli uni agli altri. Quelle ragioni di prossimità promettono 

una comunione, della quale il Signore soltanto conosce la verità compiuta, e soltanto ai piedi 

della sua croce quella verità può essere appresa.  

Della passione di Gesù, e quindi della sua pazienza, l’evangelista Giovanni propone 

questa precisa sintesi: «Gesù sapendo che era giunta la sua ora di passare da questo mondo 

al Padre, dopo aver amato i suoi che erano nel mondo, li amò sino alla fine» (Gv 13,1). Il 

silenzio paziente di Cristo in croce non è dunque documento della sua sovrana estraneità 

rispetto ai litigi e alle grida che si producono intorno a lui; è invece il documento di un 

rimando escatologico. La rivelazione ultima della verità, che fin dall’inizio era sottesa a quel 

amore incauto per i peccatori, è attesa dall’alto: Padre, nelle tue mani consegno il mio spirito 

(Lc 23,46).  

Le formule usate dalla letteratura spirituale del Seicento, spesso enfatiche ed esse stesse 

un po’ teatrali, non riescono sempre a tenere insieme i due lati del mistero della pazienza 

cristiana: il lato per il quale essa è possibile soltanto a prezzo della consegna di sé nelle mani 

di Dio, e il lato per il quale essa è fedeltà ad un’alleanza stretta sulla terra, ma che da quanti 

sono legati alla superficie della terra non è riconosciuta, è ritenuta impossibile.  

Facilmente, la lingua del discorso spirituale ricorre ad espressioni perentorie, che paiono 

slegare la speranza escatologica da ogni riferimento ai cari, complessi e confusi legami, che 

stanno all’origine della vita. 

In tal senso è da leggere l’apologia dell’amor puro, e la disputa che essa suscitò. Puro 

sarebbe soltanto quell’amore di Dio, che non preveda più alcun desiderio per sé stessi, e 

neppure più alcuna attesa che si riferisca al proprio rapporto con gli altri uomini. Di questo 

amore tesse l’apologia Fénelon, la cui dottrina in proposito susciterà sospetti e molte 

discussioni, fino ad oggi non sopite.  

 
3 Filosofo, teologo e pedagogista francese (castello di Fénelon, Périgord, 1651 - Cambrai 1715).  



La spiritualità cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)  
La pazienza – quarta unità 

 

9 
 

Proponiamo un testo di Fenelon che celebra la remissione totale nelle mani di Dio quale 

unica via per realizzare la pazienza e quindi l’emancipazione da quella perpetua agitazione 

inquieta e ostinata, che pare affliggere senza rimedio tutti coloro che vivono sulla terra. Il 

testo interpreta il principio perentorio fissato da Gesù stesso nel discorso del monte: 

«Cercate prima il regno di Dio e la sua giustizia, e tutte queste cose vi saranno date in 

aggiunta» (Mt 6,33). Lo interpreta per altro in termini tali da supporre che quella giustizia 

possa essere conosciuta chiudendo semplicemente gli occhi su tutto ciò che è mutevole e 

incerto sulla superficie della terra; addirittura proclama l’assioma che, «quando si tratti di 

scegliere una guida, bisogna contare tutti gli uomini come un niente». Soltanto a questo 

prezzo la coscienza è pura, e puro è lo stesso amore di Dio.  

Il modello radicale di fede e di obbedienza così proposto pare per altro comportare la 

cancellazione della stessa volontà propria del credente; «non vorrete più nulla secondo il 

vostro proprio giudizio, vorrete invece senza riserve tutto quello che Dio vorrà». Ma come 

considerare ancora come una volontà davvero mia quella che più in alcun modo passa per 

la memoria di me, e dunque per il giudizio a proposito di ciò che proprio a me 

singolarmente è richiesto?  

 

Non ci sarà mai pace per colorò che resistono a Dio. Se c’è qualche gioia al mondo, questa è 

riservata alla coscienza pura. Tutta la terra è luogo di tribolazione e di angoscia per la cattiva 

coscienza. Come è diversa la pace che viene da Dio da quella che viene da questo secolo! Essa 

calma le passioni; alimenta la purezza della coscienza; è inseparabile dalla giustizia; unisce a 

Dio; ci rende forti nelle tentazioni. Questa coscienza pura trova alimento nella frequenza dei 

sacramenti. La prova, se non ci supera, porta sempre con sé il suo frutto.  

La pace dell’anima consiste in una piena rassegnazione alla volontà di Dio, {...] La pena che 

voi vi date di un gran numero di cose deriva dal fatto che voi non accettate con sufficiente 

abbandono a Dio tutto quello che vi può capitare. Mettete dunque tutte le cose nelle sue mani 

e fatene interamente un sacrificio nel vostro cuore. Dal momento in cui voi non vorrete più 

nulla secondo il vostro proprio giudizio, vorrete invece senza riserve tutto quello che Dio 

vorrà, non avrete più tanti ritorni inquieti e tanti ripensamenti da fare a proposito di ciò che vi 

riguarda. Non avrete più nulla da nascondere, né da amministrare. Prima di allora continue. 

rete ad essere tribolati, mutevoli nei vostri modi di vedere e nei vostri gusti, facilmente 

scontenti degli altri, poco d’accordo anche con voi stessi, pieni di riserve e di sospetti. Il vostro 

spirito, fino a quando non sia bene umiliato e semplice, non servirà ad altro che ad agitarvi. 

La Vostra pietà, anche se sincera, riuscirà a darvi sostegno e consolazioni minori rispetto a 

quanti sono i rimproveri interiori che essa vi propone. Se al contrario voi abbandonate tutto il 

vostro cuore a Dio, sarete tranquillo e pieno della gioia dello Spirito Santo. Guai a voi se avete 

ancora riguardi per l’uomo nel perseguire l’opera di Dio! Quando si tratta di scegliere una 

guida, bisogna contare tutti gli uomini come niente. Il minimo rispetto umano fa inaridire la 



La spiritualità cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)  
La pazienza – quarta unità 

 

10 
 

grazia, aumenta l’irrisolutezza. Va a finire che si soffre molto, e che si dispiace ancora di più a 

Dio4. 

 

La rinuncia ad ogni attesa nei confronti degli uomini non sarebbe una virtù, non 

realizzerebbe la figura della pazienza, sarebbe anzi una deprecabile immunizzazione nei 

confronti. dei rischi del vivere. Amare il prossimo comporta di necessità anche la 

disposizione a soffrire. La pazienza cristiana consiste appunto nella attitudine a non 

ripudiare l’amore a motivo della sofferenza che esso genera. La rinuncia necessaria non si 

riferisce ad ogni attesa nei confronti di altri, ma soltanto a quelle attese che sono di 

approvazione di sé ad opera di altri, di una ricompensa dunque per sé che dal 

riconoscimento degli altri potrebbe e dovrebbe venire. Il confine che separa le due figure 

della rinuncia è per altro assai sottile. Esso non può essere conosciuto, se non da un’anima 

molto esercitata. Un tale esercizio d’altra parte si produce soprattutto attraverso la 

preghiera, attraverso la pratica assidua del Maestro interiore. Davanti a Lui può espressa 

senza timore di errore anche la propria attesa nei confronti dei fratelli. Se questa 

attesa sarà confessata davanti al Maestro, con più sicurezza potrà essere espressa anche davanti 

al fratello; e quando essa non dovesse essere esaudita, questo non pregiudicherà la singolare 

pace promessa dal Signore ai suoi discepoli. Anche attraverso la pazienza che tale delusione 

comporta cresce la speranza; anzi, soltanto attraverso le cose patite è possibile per noi, come 

già per il Figlio di Dio, conoscere la verità della nostra vocazione a figli. Se il consulto con il 

Maestro interiore fosse invece rimandato a dopo, al momento nel quale sia finalmente 

riuscita l’impresa di farsi ascoltare dal fratello - accadrebbe che davanti al Signore non si 

arriverebbe mai. 

 

 

 
4 FENELON, Instructions sur la morale, XXXVIII, in CEuvres complètes, Slatkine Reprints, Genève 1971, t. VI, 152; 
traduzione italiana nostra.  


