La spiritualita cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)
La pace - terza unita

“I1 frutto dello Spirito & amore, gioia, pace, pazienza, benevolenza, bonta, fedelta. Mitezza,
dominio di sé: contro queste cose non c’e legge” (Gal. 5,22-23)

LA PACE

1. La pace! come valore

Frutto dello Spirito & anche la pace. Essa appare strettamente legata alla gioia e a stento
se ne distingue. Spesso anche nella Scrittura e citata in endiadi con la gioia: «Il Dio della
speranza vi riempia di ogni gioia e pace nella fede, perché abbondiate nella speranza per la
virtu dello Spirito Santo», cosi prega san Paolo al termine della lettera ai Romani (15,13).
Pace e gioia insieme costituiscono quel primo corredo dell’amore fraterno, che ne assicura
lo splendore.

Nel contesto culturale la pace appartiene al numero dei beni oggi piti apprezzati.
Interessante notare, pero che il lessico oggi pitt volentieri usato per parlare di pace non e
quello dei beni, né tanto meno quello delle virti, ma quello dei valori.

L’uso di questo lessico non e senza ragione, né senza conseguenze. Se qualifichiamo la
pace come una virtu cid comporta, di necessita, il rimando alla considerazione delle forme
del soggetto, alla qualita dunque dei suoi desideri, e anzi addirittura del suo volere. Volere,
d’altra parte, sembra essere diventato un compito troppo difficile per I'uomo della tarda
modernita. Meglio rivolge le nostre nella direzione di cio che potrebbe tacitare la sua
coscienza inquieta. In questa ottica € pensata e apprezzata la pace. Pace, viene a designare
in tal senso soprattutto uno stato d’animo, che I'uomo attende di poter vivere. In tal senso,
emblematica appare l'espressione del lessico quotidiano, nella quale il termine ricorre con
la massima frequenza: “Per favore, lasciatemi in pace”.

La pace e un wvalore, e non un bene, nel senso che essa non puo essere voluta, ma solo
apprezzata e sperata. Essa € un sinonimo del famoso benessere, che ha la fisionomia di un
modo di sentirsi, e non di un modo di volere.

Quando la pace sia e intesa in rapporto all’obiettivo di guadagnarla, assume la forma
della ricerca di meditazione, o magari anche di preghiera. La distinzione tra preghiera e
meditazione appare, per altro, assai incerta nelle forme della sensibilita oggi pit diffusa. La
preghiera é spesso interpretata come una ogni pratica di riflessione su se stessi. La ricerca
della pace mediante la meditazione ha questa figura di fondo: la ricerca di una tecnica
capace di propiziare la distensione dello spirito, di esorcizzare I’ansia, e in tal modo si persegue

la pace. Un desiderio di pace cosi inteso assume profilo decisamente psichico e poco spirituale.

1 Testo liberamente tratto da G. ANGELINI, I frutti dello spirito. Immagini moderne della vita spirituale, Glossa,
Milano 2003.
1



La spiritualita cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)
La pace - terza unita

Laricerca di una tale pace e strettamente legata alla figura complessiva della vita, la quale
appare tutta psichica. L'uomo della metropoli vive facilmente in ascolto dei rumori
dell’anima, o dei suoi umori. Questo la fa non in forza di una decisione consapevole e libera,

ma soggiacendo ad un destino che appare inesorabile.

L’avvitamento dell’anima su se stesso: i vissuti emotivi

Con una formula assai efficace, san Francesco di Sales rileva che molti, dopo essersi
arrabbiati per un qualsiasi motivo, si arrabbiano poi per il fatto di essersi arrabbiati; e questo
certo non ¢ un rimedio all’ira, piuttosto e una sua sterile duplicazione. Diversa figura
dovrebbe assumere il pentimento. Per renderlo possibile, sarebbe anzitutto necessario che il
soggetto riconoscesse che il proprio debito e nei confronti di altri, e non di se stesso. Ancora
una volta, occorre rilevare che ’anima é esposta all’ascolto ossessivo dei propri umori
dalla sua solitudine. [ vissuti emotivi stentano ad essere riconosciuti come indici della qualita
delle relazioni pratiche che il soggetto vive nei confronti con i propri simili. I vissuti emotivi
di carattere doloroso, o comunque fastidioso, sono percepiti come documento di
un’insopportabile inadeguatezza del soggetto stesso.

L’avvitamento dell’anima su se stessa, cosi efficacemente descritto da san Francesco per
riferimento all’ira, bene descrive un circolo vizioso che si realizza non solo per riferimento
all’ira, ma per riferimento ad ogni altro sentimento che inquieti 'anima e ne comprometta
la pace. Un tale sentimento non istituisce un interrogativo a proposito della qualita della
propria vita; € subito vissuto, invece, come indice di una deprecabile vulnerabilita
dell’anima, di una sua scarsa autonomia, dunque di una sua insufficienza. Con formula
sintetica assai efficace il filosofo Kierkegaard suggerisce questa differenza tra la tragedia
antica e quella moderna: mentre nella prima 'eroe € confrontato con forze ingiuste, alle
quali egli non puo resistere e tuttavia non si arrende, nella seconda 'uomo e confrontato
sempre e solo con se stesso; egli sta 0 cade mediante le proprie azioni, ed ovviamente cade,
osserva Kierkegaard. Proprio questo ripiegamento abituale su se stessa espone 1’anima a
vertiginose oscillazioni interiori. La pace, intesa quasi fosse semplice serenita interiore,
appare particolarmente rara, e insieme particolarmente ricercata.

L’aspetto anomalo di questo stile di vita dell'uomo moderno, incurvatus, ripiegato su di
sé, diventa pitt chiaro quando lo si metta a confronto con l'atteggiamento proprio del
bambino: se il bambino soffre, se ha un bisogno, se in qualsiasi modo manca, egli chiama,
piange, grida, in ogni caso rivolge la propria invocazione a quelli che sono fuori di lui. Non

dovrebbe forse fare cosi anche I"'uomo adulto?



La spiritualita cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)
La pace - terza unita

La pace nella Sacra Scrittura: suscita la responsabilita dell'umano

La pace ha un rilievo assolutamente centrale nel messaggio cristiano. Le ricorrenze del
termine pace nel Nuovo Testamento, e nei vangeli in specie, sono assai numerose. Essa ¢ il
bene che accompagna il compimento delle promesse di Dio; in tal senso gli angeli, a
commento dell’annuncio della nascita del figlio della vergine, cantano: «pace in terra agli
uomini che egli ama» (Lc 2,14). E il bene che accompagna, piil in generale, I’avvento
escatologico della salvezza. E il dono promesso a tutti coloro che credono; Gest dice ai
miracolati: «Va in pace, la tua fede ti ha salvato». E il primo annuncio degli apostoli ad ogni
casa nella quale essi entreranno: «In qualunque casa entriate, prima dite: Pace a questa casa (Lc
10,5)».

La pace della quale qui si tratta ha profilo assai diverso da quella cercata e
rispettivamente promessa dagli uomini. Due passi evangelici in particolare mettono in
evidenza questa differenza, il primo piu1 vicino alla lingua propria di Gesty, il secondo invece

nella lingua piu rarefatta di Giovanni, e tuttavia equivalente nel senso al precedente.

Sono venuto a portare il fuoco sulla terra; e come vorrei che fosse gia acceso! C’e un battesimo
che devo ricevere; e come sono angosciato, finché non sia compiuto! Pensate che io sia venuto
a portare la pace sulla terra? No, vi dico, ma la divisione. D’ora innanzi in una casa di cinque

persone si divideranno tre contro due e due contro tre (Lc 12,49-52).

Queste cose vi ho detto quando ero ancora tra voi. Ma il Consolatore, lo Spirito Santo che il
Padre mandera nel mio nome, egli v'insegnera ogni cosa e vi ricordera tutto cio che io vi ho
detto. Vi lascio la pace, vi do la mia pace. Non come la da il mondo, io la do a voi. Non sia

turbato il vostro cuore e non abbia timore (Gv 14,25-27).

Nell'uno e nell’altro testo ¢ esplicita |'opposizione della pace promessa da Gesu rispetto
alla pace concepita e cercata dagli uomini. Meno evidente, e tuttavia non meno reale, e
I'opposizione tra la pace del mondo e la pace evangelica nell’annuncio del Natale del

Bambino e quindi nel canto degli angeli:

Questo per voi il segno: troverete un bambino avvolto in fasce, che giace in una mangiatoia».
E subito apparve con l'angelo una moltitudine dell'esercito celeste che lodava Dio e diceva:

«Gloria a Dio nel pit alto dei cieli e pace in terra agli uomini che egli ama» (Lc 2,12-14).

La pace di cui parlano gli angeli esige la presa di posizione degli umani. Uomini di
buona volonta sono coloro che alla buona volonta di Dio si consegnano, nella sua prossimita
e nel suo amore credono, in quella buona volonta riconoscono il presidio sicuro della loro

3



La spiritualita cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)
La pace - terza unita

speranza. A costoro appunto gli angeli promettono la pace. Cosi intesa, la figura degli
uomini di buona volonta equivale a quella dei pacifici, o degli operatori di pace, di cui il
discorso del monte proclama la beatitudine: «Beati gli operatori di pace, perché saranno
chiamati figli di Dio (Mt 5,9)».

In tal senso, anche la formula proposta nel canto degli angeli allude ad una pace, che
impegna la volonta dell'uomo; essa non puo essere conosciuta altro che dall'uomo che crede
e accoglie I'opera buona di Dio nei suoi confronti. Non ¢ invece una pace della quale il
singolo possa scoprirsi partecipe attraverso mirabili stati d’animo, che all'improvviso lo
sorprendano. In tal senso appunto si deve dire che la pace promessa da Gesti non ¢ la pace

che tutti gli uomini cercano, e molti uomini promettono.

L’epoca moderna: riduzione della pace a figura psicologica

In epoca moderna, la riduzione della pace a figura psicologica insidia in molti modi la
stessa coscienza religiosa. La religione tutta minaccia di essere risolta in termini psicologici;
d’essere cosi rappresentata nei discorsi che tutti fanno, e di essere anche cosi apprezzata e
praticata nei fatti.

Il difetto dei discorsi e piu facile da riconoscere e denunciare. Infatti, deve essere presa in
considerazione questa possibilita: che la pace di fatto perseguita e celebrata dai singoli sia
pit complessa e pit1 vera di quanto i discorsi riescano a dire. Nel caso dei grandi santi della
stagione moderna questa e pitt che una possibilita: € una realta effettiva.

I discorsi dei grandi rappresentanti della figura mistica della santita cristiana, in
particolare, quando parlano di pace mostrano di usare una lingua troppo sbrigativamente
e sconsideratamente psicologica; e tuttavia la loro effettiva esperienza della pace ¢ plasmata
da fattori ulteriori, rispetto a quelli dichiarati dai discorsi.

Questi fattori ulteriori sono quelli consentiti da una tradizione pratica, da una tradizione
morale e cultuale, che continua ad essere operante anche quando i discorsi fatti
rappresentano la condizione dell’anima come condizione solitaria e quasi acosmica, senza
mondo. Di questo genere appunto sono tendenzialmente i discorsi che la stessa letteratura
spirituale fa a proposito dell’anima nella nuova stagione culturale.

Per suggerire la qualita di tali discorsi, in particolare la qualita della pace che la coscienza
moderna sa apprezzare, e quindi anche la qualita dell’esperienza di pace che essa persegue,
ci riferiamo anzitutto a Ignazio di Loyola, un personaggio che ha molti titoli per essere
considerato esponente eminente del modo di sentire moderno. Egli era uomo ricco di
fantasia, esuberante negli affetti. Ora, proprio I'’esuberanza degli affetti e della fantasia
costituisce una delle note salienti dello stile moderno di vita.

4



La spiritualita cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)
La pace - terza unita

Connessa a tale esuberanza e la liberta crescente dello spirito; o forse solo
I'apprezzamento crescente dell’ideale della liberta, congiunto ad una disposizione crescente
all’illusione in tale materia.

Il grande rilievo che assume l'immaginazione non costituisce in alcun modo una
garanzia di accresciuta liberta; piuttosto, quel rilievo alimenta la crescente distanza dello
spirito umano dalla concretezza sobria della propria vita quotidiana. Appunto tale distanza
pare, li per li, accrescere lo spazio per una divagazione senza vincoli. Accade pero poi che
la stessa euforia generi conseguenti vertigini, improvvise e fatali.

llustrazione efficace di queste oscillazioni, a cui espone la fuga nelle fantasie, offre
I"adolescente; egli si concede infatti a molte fantasie; pare quasi dimenticare la realta, o meglio
rimuoverla. Quando poi accade che egli sia all'improvviso risvegliato dal suo sogno, li per
li & preso dalla impressione di non riconoscere in alcun modo il luogo effettivo della terra in
cui vive. L’atterraggio dai cieli dell'immaginazione appare facilmente come un atterraggio
duro. L’adolescente e preso dal timore, addirittura dal terrore, che i suoi sogni siano stati
spiati da altri. Si agita allora, come chi si senta assediato, e non sa dire bene da chi. Avverte
con dolore acuto la vulnerabilita della propria anima.

La fede stessa, nella stagione moderna, diventa affettiva, fantasiosa, spesso addirittura
sognante. Non e esatto parlare cosi precisamente della fede; occorrerebbe piuttosto parlare
cosi della coscienza del credente. La differenza tra la fede e coscienza credente, tra fede e forme
psicologiche da essa alimentate, appare per altro fino ad oggi difficile da articolare. La
ricerca religiosa moderna mostra una spiccata preferenza per le esperienze eccessive,
estatiche, che legittimano una sorta di uscita da sé stessi. Tale preferenza & da comprendere,
probabilmente, per riferimento ad un segreto timore, che I’anima sia cioe come un cerchio
chiuso, un pozzo profondo, dal quale non é possibile uscire altro che grazie ad un’iniziativa
che venga da fuori. In ogni caso, il compito di venire a capo della complessita psicologica
dell’anima appare quasi impossibile. In tal senso, appare piu sicura una religione che liberi
radicalmente da se stessi, piuttosto che quella che guida alla comprensione di se stessi.

Le forme eccessive della religione moderna sono, tipicamente, quelle di genere mistico.
Esse attestano la possibilita di fare esperienza di Dio, pitl precisamente, avere un’esperienza
immediata di Lui. Un’esperienza cosi abbrevia, addirittura annulla, la distanza da Lui,
superando ogni fastidiosa mediazione delle creature, dunque anche ogni mediazione
pratica. Le forme dell’agire comportano infatti di necessita il riferimento alle creature, come
gia notava sant’ Agostino; la sua riduzione dell’agire alla figura dell’uti, dell'usare e non del
fruire, corrispondeva appunto a questa preoccupazione, di esorcizzare alla radice il pericolo
di seduzione che la mente conosce ad opera delle realta create. Il tratto di immediatezza del
rapporto con Dio, trova concreta realizzazione nella forma dell’essere affetti da Lui. Il

5



La spiritualita cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)
La pace - terza unita

programma di un rapporto religioso, che assuma questa figura dell’essere affetti da Dio,
appare fortemente esposto al rischio di illusione e d’inganno.

In riferimento al rischio di essere affetti da Dio assume rilievo decisivo il discernimento
delle passioni, di quelle esperienze passive dell’anima, cioe, alle quali 'anima senza mondo
appare come consegnata per trovare la propria strada. Passioni e fantasie sballottano
I'anima di qua e di la; accendono facili entusiasmi, i quali facilmente lasciano poi il posto a
profondi scoraggiamenti, a vertiginose desolazioni. Appunto sullo stondo di tale perpetua
agitazione che minaccia I'anima, la figura della pace assume i tratti di un’esperienza
interiore di tranquillita e riposo.

La figura cristiana della pace, quella che corrisponde alla qualita dello Spirito, ha
essenziale invece bisogno di «ospitare la divisione e la spada» (Lc 12,51; Mt 10,34); di non
rimuovere cioe le ragioni di lotta e inquietudine, che i rapporti umani di necessita
comportano; non pud immunizzarsi nei confronti del timore e dell’apprensione; deve invece
attraversare queste esperienze cosi come si attraversa un mare; il mare deve essere aperto

dalla speranza escatologica. In tal senso, «beati gli afflitti, perché saranno consolati» (Mt 5
A).

2. Sant’Ignazio di Loyola (Loyola, 1491 - Roma, 31 luglio 1556)

Testimone privilegiato di questa religione moderna, facile preda di intempestivi
entusiasmi, € appunto sant’Ignazio. Egli vive nel Cinquecento, il secolo caratterizzato dalla
grande fioritura di santi, che ispireranno tutta la spiritualita cattolica moderna. I suoi scritti,
e in particolare gli Esercizi spirituali, saranno testi di riferimento fondamentali per la
formazione spirituale della coscienza cattolica in tutti i secoli successivi. Il compito del
cosiddetto “discernimento degli spiriti”, il compito cioe di distinguere e valutare vissuti
emotivi, consolazioni e desolazioni, che I’anima si ritrova dentro senza saperne inizialmente
riconoscere origine e senso, € affrontato in epoca moderna soprattutto alla sua scuola.
Appunto il cimento con tale compito segna fin dall'inizio il cammino di conversione di
Ignazio.

Agli inizi del suo cammino, egli si nutre assai di fantasia. Prima della sua conversione, si
dedica con entusiasmo alla lettura di romanzi cavallereschi. Il romanzo ¢ destinato ad
assumere rilievo cospicuo nella formazione dell’animo della persona moderna; attraverso
la frequentazione di storie immaginarie essa cerca di dare figura a sentimenti, per i quali
appare piu difficile trovare immagine e senso attraverso le forme della concreta vita
immediata. Oggi i romanzi non sono pitt quelli cavallereschi, non sono pitt epici, ma

“patetici”. In ogni caso, in essi continuano ad essere cercate immagini che consentano di

6



La spiritualita cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)
La pace - terza unita

dare figura all’emozione; la vita ordinaria infatti annoia, non risveglia alcuna passione,
appare facilmente prevedibile e superflua, pare in tal senso condannare 1’anima al tedio.

Proprio attraverso quelle letture, e la passione per il lato romanzesco della vita, entra
sorprendentemente, nella vita di Ignazio la suggestione stessa della fede. Durante la
convalescenza, vissuta a seguito di una ferita riportata in battaglia, egli cerca appunto libri
cavallereschi, per riempire il tempo vuoto della necessaria inerzia di quei giorni. Non ne
trova e si rassegna allora a leggere, e poi in fretta addirittura a divorare, le vite dei santi.
Questi scritti molto assomigliano ai romanzi cavallereschi. Ignazio si accende di entusiasmo
a loro riguardo. Il nuovo e imprevisto entusiasmo non cancella per altro il precedente; per
un certo tempo egli oscilla tra i due generi di scritti. Poi, a poco a poco, scopre che la lettura
della vita dei santi presenta un vantaggio rispetto a quella dei poemi cavallereschi: genera
infatti una sensazione stabile di pace, a differenza della lettura degli altri libri, che i per li
infervoravano lo spirito, ma poi lo lasciavano inaridito e triste.

Il testo che segue, opera di un biografo contemporaneo e amico, evoca brevemente la
qualita di questa prima intuizione di Ignazio, dalla quale prende inizio la successiva

dottrina a proposito del discernimento degli spiriti.

Ignazio era stato appassionato divoratore di romanzi e d’altri libri fantasiosi sulle imprese
mirabolanti di celebri personaggi; quando comincio a sentirsi in via di guarigione, domando
che gliene fossero dati alcuni tanto per ingannare il tempo. Ma nella casa, dove era ricoverato,
non si trovo alcun libro di quel genere, per cui gliene furono dati due intitolati «Vita di Cristo»
e «Florilegio di santi», ambedue nella lingua materna. Si mise a leggerli e rileggerli, e man
mano che assimilava il loro contenuto, sentiva nascere in sé un certo interesse ai temi ivi
trattati. Ma spesso la sua mente ritornava a tutto quel mondo immaginoso descritto dalle
letture precedenti. In questo complesso gioco di sollecitazioni si inseri 1'azione di Dio
misericordioso. Infatti, mentre leggeva la vita di Cristo nostro Signore e dei santi, pensava
dentro di sé e cosi si interrogava: «E se facessi anch’io quello che ha fatto san Francesco; e se
imitassi 'esempio di san Domenico?». Queste considerazioni duravano anche abbastanza a
lungo avvicendandosi con quelle di carattere mondano. Un tale susseguirsi di stati d'animo lo
occupod per molto tempo. Ma tra le prime e le seconde vi era una differenza. Quando pensava
alle cose del mondo era preso da grande piacere; poi subito dopo quando, stanco, le
abbandonava, si ritrovava triste e inaridito. Invece quando immaginava di dover condividere
le austerita che aveva visto mettere in pratica dai santi, allora non solo provava piacere mentre
vi pensava, ma la gioia continuava anche dopo. Tuttavia egli non avvertiva né dava peso a
questa differenza fino a che, aperti un giorno gli occhi della mente, incomincio a riflettere
attentamente sulle esperienze interiori che gli causavano tristezza e sulle altre che gli

portavano gioia, Fu la prima meditazione intorno alle cose spirituali. In seguito, addentratosi



La spiritualita cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)
La pace - terza unita

ormai negli esercizi spirituali, constato che proprio da qui aveva cominciato a comprendere

quello che insegno ai suoi sulla diversita degli spiriti2.

L’oscillazione tra il fascino di letture profane e il fascino di letture sacre caratterizza fino
ad oggi 'esperienza di molti. E stato notato che nel Settecento i romanzi di amore hanno
progressivamente sostituito i libri di pieta come livre de chevet delle fanciulle di buona
famiglia. Per un certo tempo Ignazio, affascinato dai due generi di letture, non sa scegliere.
Poi in maniera improvvisa rileva il differente risultato dei due generi di lettura: il fervore
della lettura e simile nei due casi, gli effetti sono pero diversi.

Le immagini attraenti proposte dai poemi cavallereschi, di una possibile vita, quale
pareva al momento a lui preclusa, non avevano la capacita di persistere nell’anima e ravviarla
al di la del preciso momento della lettura; sicché quando egli, stanco, le abbandonava,
«subito si ritrovava triste e inaridito», mentre le immagini delle vite dei santi avevano il
potere di persistere e di alimentare la gioia anche oltre il preciso momento della lettura. A
procedere da questa prima considerazione Ignazio comincia ad elaborare la sua dottrina sul
discernimento degli spiriti, destinata a diventare tema centrale della sua dottrina spirituale

in genere.
Il vero dono di Dio sta nel bene che procura gioia, pace, consolazione

La stessa ricerca di gioia e di pace assume a quel punto un profilo spirituale. Per
apprezzare cio che offre motivo di vita, di convinzione e di dedizione, non é sufficiente il
referto immediato dell’emozione, della consolazione e rispettivamente della desolazione;
occorre invece riconoscere 1'origine di questi affetti, e distinguere dunque quelli che Dio
stesso accende nell’animo da quelli che sono accesi invece dall'inganno del demonio. E
proprio di Dio e dei suoi angeli dare con le loro ispirazioni vera letizia e gioia spirituale,
togliendo tutta la tristezza e 1'agitazione che il demonio procura; & invece proprio del
demonio combattere contro questa letizia e consolazione spirituale, presentando false
ragioni di letizia, poi di conseguenza cavilli e continue menzogne.

A proposito di questa formulazione della dottrina del discernimento degli spiriti si puo
notare che i vissuti emotivi, siano essi lieti o tristi, incoraggianti o scoraggianti, assai pit che
una causa, hanno un senso.

Piu radicale e vera, rispetto alla domanda: “da chi vengono?” é la domanda: “Che cosa

vogliono dire?”. A fronte della gioia, che irrompe improvvisa nell’anima, non ci si puo

2 Atti raccolti da Ludovico Consalvo dalla bacca di sant'Ignazio, Cap. 1, 39; Acta SS. Iulii, 7, 1868, 647
8



La spiritualita cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)
La pace - terza unita

chiedere semplicemente se consentire ad essa o diffidarne, se essa e vera o falsa, se viene da
Dio o da un nemico. La gioia propone invece necessariamente questa altra domanda: “Che
cos’e?”; e dunque poi anche 'altra: “che risposta essa chiede da me? A che cosa mi chiama”.
Soltanto quando si dia risposta a tali domande, la gioia assume la coscienza di una parola
capace di offrire un senso alla vita, o una speranza.

Quando non sia data risposta a tali domande, la gioia, supposto pure che venga da Dio,
puo essere al massimo il cibo di un giorno. Il cibo che Dio offre non pu6 mai essere il cibo
per un giorno solo; esso € invece sempre una parola, e pitt precisamente una promessa per
sempre. La promessa € sempre accompagnata, d'altra parte, da un comandamento.

Possiamo esprimere la stessa verita in questi altri termini: il vero dono di Dio non & mai,
propriamente, quello della gioia, della consolazione, o della pace; ¢ invece quello del bene
che procura gioia, consolazione e pace. Ai sentimenti spontanei, che di volta in volta si
accendono nell’anima, & possibile ed & insieme necessario dare figura soltanto a questa
condizione, che si dia nome a cio che sta oltre lo stato d’animo, a cio che puo essere sperato
e deve essere voluto.

La vita spirituale, come descritta da Ignazio, e poi da molti al suo seguito, conosce un
processo di introversione: il discernimento degli spiriti, o degli stati d’animo, sembra come
sostituirsi al discernimento delle azioni, le quali per se stesse appaiono poco rilevanti, o
addirittura indifferenti.

Per rapporto al compito di discernimento degli spiriti, sant’Ignazio cerca addirittura di
fissare regole. Ne proponiamo un piccolo campione, riferendoci alla sua opera

fondamentale, gli Esercizi spirituali.

Regole per sentire e conoscere in qualche modo le varie mozioni che si producono nel” anima: le buone

per accoglierle e le cattive per respingerle; e sono piul proprie per la prima settimana.

[...]

3.aregola. La terza, della consolazione spirituale. Chiamo consolazione quando nell’anima si
produce qualche consolazione interiore, con la quale I'anima viene a infiammarsi nell'amore
del suo Creatore e Signore; e, di conseguenza, quando nessuna cosa creata sulla faccia della
terra puo amare in sé, ma solo nel Creatore di tutte. Cosi pure, quando versa lacrime che
muovono all’amore del suo Signore sia per il dolore dei suoi peccati, o della passione di Cristo
nostro Signore, o di altre cose direttamente ordinate al suo servizio e lode. Finalmente, chiamo
consolazione ogni aumento di speranza, fede e carita, e ogni letizia interna, che chiama e attrae
alle cose celesti e alla salvezza della propria anima, quietandola e pacificandola nel suo

Creatore e Signore.



La spiritualita cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)
La pace - terza unita

Regole per lo stesso scopo con maggiore discrezione di spiriti, e giovano piu per la seconda settimana.

1.a regola. La prima. E proprio di Dio e dei suoi angeli, nelle loro mozioni, dare vera letizia e
gioia spirituale, rimuovendo ogni tristezza e turbamento che il nemico induce; del quale &
proprio combattere contro tale letizia e consolazione spirituale, portando ragioni apparenti,
sottigliezze e continue fallacie. [...]

5.a. regola, La quinta regola. Dobbiamo fare molta attenzione al corso dei pensieri: e se il
principio, mezzo e fine e tutto buono e tende a ogni bene, ¢ segno di angelo buono. Ma se il
corso dei pensieri che si hanno termina in qualche cosa cattiva, o distrattiva o meno buona di
quella che l'anima si era proposto di fare, o la infiacchisce o inquieta, o conturba I'anima,
togliendo la sua pace, tranquillita e quiete che prima aveva, & chiaro segno che procedono dal

cattivo spirito, nemico del nostro profitto e salute eterna?.

Commento alle regole di Ignazio

La terza regola suggerita per la prima settimana pare proporre una definizione della
consolazione spirituale che effettivamente riferisce tale esperienza ai suoi effetti pratici; &
detto infatti che essa si riconosce attraverso questo suo effetto, che «l’anima viene a
infiammarsi nell’amore del suo Creatore e Signore» e distoglie dall'amore per la realta di
questo mondo; «attrae alle realta celesti e alla salvezza della propria anima, quietandola e
pacificandola». La definizione suppone per altro che I'anima disponga in se stesa dei criteri
necessari per distinguere la buona pace dalla cattiva inquietudine. In realta, c’¢ una pace
cattiva e una inquietudine buona; il criterio per valutare che cosa sia buono e che cosa cattivo
non puo essere offerto in alcun modo da una rappresentazione della verita religiosa che la
riduca a verita ‘interiore’, definita a monte rispetto al dramma effettivo della vita.

Altrettanto si dica delle regole prima e quinta suggerite per la seconda settimana. Il segno
dell’opera di Dio e dei suoi angeli & cercato nella «vera letizia e gioia spirituale»; segni
dell’opera del demonio sono d’altra parte «ogni tristezza e turbamento», e quindi tutti i
pensieri che alimentano tali sentimenti. Attraverso tali regole sono disposte le condizioni
perché la ricerca spirituale assuma la figura sintetica della ricerca della pace interiore, pitt
che un’effettiva ricerca di Dio e della sua giustizia.

Non si puo certo negare una pertinenza descrittiva delle regole di discernimento
suggerite da Ignazio. Esse sono per altro articolate a procedere dalla presupposizione di una
fondamentale ovvieta della verita ultima del Dio cristiano. Quelle regole si riferiscono subito
e solo alle ragioni di oscurita e di inganno, che di fatto minacciano la concreta esperienza

religiosa del singolo. Occorre tuttavia riconoscere che I’evidenza originaria della verita del

% Ignazio DI LovoLa, Esercizi spirituali, Edizioni San Paolo, Cinisello Balsamo (MI) 1995, pp. 383ss.
10



La spiritualita cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)
La pace - terza unita

Dio cristiano non puo essere in alcun modo presupposta, ma puo realizzarsi unicamente
attraverso la mediazione delle forme effettive dell’esperienza, e tale esperienza ha di necessita
i tratti di un’esperienza sociale, civile ed ecclesiastica. In tal senso, il riconoscimento di
quella pace singolare, che il Signore promette ai suoi, che sola realizza la figura del dono
dello Spirito, esige un discernimento delle figure pratiche e sociali della vita, e non invece
subito e solo un discernimento dei sentimenti dell’anima.

Offre un’immagine efficace della pace cristiana la preghiera del Salmo 4; essa conclude
con la professione di una certezza: «In pace mi corico e subito mi addormento: tu solo,
Signore, al sicuro mi fai riposare». Questa certezza appunto suggerisce la figura di una pace
che & compimento del travaglio del giorno. Essa non puo essere ridotta nei termini di
un’arcana e sorprendente esperienza di tranquillita e letizia. Essa e invece il termine di una
lotta; il giorno é stato travagliato a motivo del dubbio, che molti hanno insinuato nell’anima:
Molti infatti dicono: «Chi ci fara vedere il bene?». Contro di essi si rivolge la sua accusa:
«Fino a quando, o uomini, sarete duri di cuore? Perché amate cose vane e cercate la
menzogna?» E a quell’accusa corrisponde 1'invocazione: Quando ti invoco, rispondimi, Dio,
mia giustizia. Durante le ore del giorno, la concitazione del confronto agonistico con molti
nemici ha minacciato di sequestrare tutte le energie dell’orante; soltanto a sera egli torna
all'invocazione e alla pace. A tutti egli dice: sul vostro giaciglio riflettete e placatevi; io 1'ho
fatto e ho scoperto che il Signore fa prodigi per il suo fedele, che egli mei ascolta quando lo
invoco. Il Salmo anticipa la preghiera del vecchio Simeone, il quale, giunto ormai alla sera
della sua vita, chiede di poter andare in pace, perché i suoi occhi hanno visto la salvezza,
preparata da Dio davanti a tutti i popoli (Lc 2,20-32).

La pace promessa e dunque trovata non nella forma di una sorta di ripiegamento
dell’anima su se stessa, o in ogni caso su di un Dio che sarebbe il Dio dell’anima sola; ma
grazie alla luce che Dio ha disposto per «illuminare le genti e rendere compiuta la gloria del suo

popolo Israele».

3.2. San Filippo Neri

Per illustrare la figura di questa pace, che & promessa dal Signore quale esito di una
pericolosa peripezia, torniamo alla testimonianza di san Filippo Neri. Egli € contemporaneo
di Ignazio; dal punto di vista psicologico, appare decisamente pit lieto di lui; certo € meno
sottile di lui nell’analisi delle complesse vertigini, che conosce I’animo umano nel quadro di
un mondo percepito come sempre piu estraneo nei confronti di Dio; soprattutto, appare
meno interessato, e anzi quasi sospettoso, nei confronti di una tale analisi. Egli pare tuttavia
piu sicuro nella conoscenza della letizia e della pace vera, che nasce dallo Spirito di Dio.

11



La spiritualita cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)
La pace - terza unita

San Filippo in molti modi e con deliberata insistenza propone questo teorema: ad una
vera vita contemplativa non e possibile giungere, se prima non ci si € lungamente esercitati
nella vita attiva. Ci sembra addirittura possibile affermare che esattamente il perentorio
richiamo al primato dell’azione sia uno dei tratti qualificanti della sua spiritualita. Tale
tratto corrisponde ad una presa di distanza deliberata, precisa, e anche un poco ironica, nei
confronti di una figura caratteristica che minaccia di assumere la religione nella vita
dell'uvomo moderno: nella religione egli cerca non tanto I'indicazione di una via aperta e
praticabile sulla terra, quanto invece il rimedio all’insensatezza irrimediabile che
affliggerebbe tutte le imprese che 'uomo puo immaginare sulla terra.

Riportiamo alcune delle sue sentenze caratteristiche, che affermano il primato dell’agire,

e illustrano la verita della lettura che qui suggeriamo della sua testimonianza.

Diceva ai suoi figli spirituali, affinché restassero umili e si preparassero alle tentazioni che
arrivano man mano che si avanza nella vita spirituale, che la vita di una persona spirituale
passa attraverso tre fasi: prima e come una vita da bestia, poi vita da uomo, e infine vita da
angelo.

Cioe: all'inizio, Dio attira le anime a sé usando dolcezze, consolazioni spirituali e gusti
straordinari, per incoraggiarle e conquistarle. Ma poi, Dio ritira quella dolcezza per mettere
alla prova la loro forza spirituale, lasciandole combattere da sole contro le tentazioni.
Quando pero, per un certo tempo, resistono e vincono queste tribolazioni e tentazioni, Dio
concede loro di nuovo le consolazioni, ma in modo ancora pit intenso. E in quel momento,
la loro vita diventa come quella degli angeli, perché non sentono piu fatica né fastidio in

nulla.

62. Diceva anche che, quando una persona sperimenta un po” di fervore o consolazione
spirituale straordinaria, dovrebbe subito prepararsi a una tribolazione o tentazione, perché
spesso queste grazie sono seguite da prove.

E raccomandava che, proprio in quel momento di consolazione, si chiedesse subito la grazia
e la forza al Signore per poter sopportare cio che la Sua Divina Maesta avrebbe permesso che
accadesse. Bisognava anche pregare Dio che, qualunque cosa succedesse, non si
commettesse alcun peccato, né mortale né veniale, cioe che non lo si offendesse in nessun

modo.

82. Diceva ancora che non si poteva arrivare alla vita contemplativa se prima altri non si era

esercitato nell’attiva.

12



La spiritualita cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)
La pace - terza unita

151. Diceva anche che, quando una persona sperimenta un po’ di fervore o consolazione
spirituale straordinaria, dovrebbe subito prepararsi a una tribolazione o tentazione, perché
spesso queste grazie sono seguite da prove.

E raccomandava che, proprio in quel momento di consolazione, si chiedesse subito la grazia
e la forza al Signore per poter sopportare cio che la Sua Divina Maesta avrebbe permesso che
accadesse. Bisognava anche pregare Dio che, qualunque cosa succedesse, non si
commettesse alcun peccato, né mortale né veniale, cioe che non lo si offendesse in nessun
modo.

Quando una persona sente un momento di entusiasmo o consolazione spirituale particolare,
deve prepararsi, perché di solito dopo questi momenti arrivano delle prove, come difficolta
o tentazioni.

Per questo, proprio quando si sente quella gioia spirituale, ¢ importante chiedere subito a
Dio la forza e la grazia per affrontare quello che potrebbe accadere. E pregare anche che,
qualsiasi cosa succeda, non si cada nel peccato, nemmeno nei peccati pit piccoli, per non

offendere mai Dio4.

I tre tempi della vita spirituale

Come si vede, Filippo ha grande consapevolezza dei rischi che ogni forma di entusiasmo
comporta per la vita secondo lo Spirito; essa chiede soprattutto umilta e vigilanza.
Raccomanda dunque di diffidare dagli entusiasmi. «Dolcezze spirituali e gusti straordinari»
hanno certo un posto nella vita dello spirito; esso & addirittura un posto essenziale,
specialmente agli inizi di quella vita. Essi pero non sono in alcun modo una meta. Pitt
brutalmente, o forse pitt ironicamente, Filippo associa quelle esperienze all’eta iniziale e
immatura della vita dello spirito, quando essa & come la vita da bestia. Usando una formula
piu delicata, si puo dire che in quella prima eta la vita spirituale € come la vita di un
bambino; questa é certo gia vita suscitata dallo spirito;  tuttavia e vita ancora inconsapevole
e ignara. La seconda eta della vita spirituale, quella qui qualificata come «vita da uomo», e
caratterizzata da san Filippo attraverso il riferimento all’esperienza dell’abbandono; Dio
pare come abbandonare I’anima; cessa di provvedere a quella dolcezza, che in precedenza
era apparsa come il documento della sua cura per la propria creatura; cosi fa «per vedere se
stanno forti nello spirito e li lascia combattere da sé».

La lingua certo e altra; il pensiero tuttavia appare sorprendentemente consonante allo
schema dei tempi della vita proposto dalla tradizione biblica. La grazia precede il tempo

della liberta, e lo suscita: i benefici gratuiti di Dio, che stanno all'inizio del cammino,

* «Alcuni ricordi e cansigli del beato Filippo Neri, fondatore della Conaregazione del Oratario, per tare
progreno e conservarsi nella via dello spinto e nel fervare a far tuttavia maggior progresso I coso spirito».
13



La spiritualita cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)
La pace - terza unita

rendono quel cammino possibile e insieme necessario. I benefici di Dio sono, in tal senso,
un impegno; mediante quei benefici Dio lega a sé gli uomini e li impegna ad un’alleanza.

Nel prologo dell’alleanza del Sinai Dio espressamente dice ai figli di Israele: Voi stessi
avete visto cio che io ho fatto all’Egitto e come ho sollevato voi su ali di aquile e vi ho fatti venire fino
a me. Il vostro primo viaggio nella vita e stato come il viaggio dell’aquilotto sulle ali della
madre. Il cammino non puo tuttavia proseguire cosi: Ora, se vorrete ascoltare la mia voce e
custodirete la mia alleanza, soltanto a tale condizione, voi sarete per me proprieta particolare tra tutti
i popoli (Es 19,4-5). Solo dopo che «per un pezzo hanno fatto resistenza, e vinto quelle
tribolazioni e tentazioni», Dio concede da capo gusti e consolazioni, anzi concede queste
cose in misura duplicata. A questo punto, la vita dello spirito appare come vita angelica,
nella quale non si sente travaglio né fastidio di cosa alcuna.

I tre tempi della vita spirituale, che sono qui distinti, corrispondono alla qualita delle tre
serie di misteri meditati dalla preghiera del rosario: precede la gioia, segue il dolore,
conclude la gloria. Come subito si intuisce, i tre tempi non si succedono in senso banalmente
cronologico; il secondo non subentra al primo, che dunque cesserebbe; neppure il terzo
subentra al secondo; piuttosto, il secondo momento porta alla luce il senso del primo, e il
terzo il senso del secondo. Il senso del primo tempo della vita e infatti quello di una
promessa; perché una tale promessa possa realizzarsi, e indispensabile che I'uomo lo voglia,
che corrisponda dunque alla promessa mediante la fede e 1’'obbedienza. Il senso del tempo
della prova e suggerito con grande efficacia dalla formula sintetica che Deuteronomio usa per
interpretare le prove del deserto; esse debbono portare alla luce quello che c’é nel cuore

dell’'uomo, quello dunque che egli davvero vuole:

Ricordati di tutto il cammino che il Signore tuo Dio ti ha fatto percorrere in questi quarant'anni
nel deserto, per umiliarti e metterti alla prova, per sapere quello che avevi nel cuore e se tu avresti

osservato o no i suoi comandi (Dt 8,2).

L’alternativa radicale, a fronte della quale e posta la volonta umana, ¢ quella tra fede e
incredulita, e dunque tra obbedienza o no ai suoi comandi. Soltanto mediante 1'obbedienza
alla legge i doni iniziali di Dio diventano cio che essi sono fin dall’inizio; sono, s’intende,
nell’intenzione di Dio; diventano, nella percezione effettiva dell’'uomo.

Alla luce di questo schema dei tempi della vita, ogni esperienza di «cosa di spirito un
poco fuori dell’ordinario», ogni esperienza, s’intende, la quale allieti il soggetto per la sua
sorprendente facilita, e susciti euforia deve disporre subito chila compie a grande vigilanza;
essa sara infatti inevitabilmente seguita da una prova. E la prova non deve sorprendere;

deve invece essere attesa e preparata. La preparazione si compie mediante 1'invocazione.

14



La spiritualita cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)
La pace - terza unita

Occorre domandare grazia e forza al Signore, perché non accada poi che il precedente dono
sia sciupato e ripudiato come inganno.

La raccomandazione di san Filippo illustra il senso del principio che subito poi e
ricordato: non si puo giungere alla vita contemplativa se non passando attraverso lunghi
esercizi di vita attiva. Non si deve sospendere la vita dello spirito nei tempi di aridita, quasi
essi fossero tempi senza grazia; non si deve rimandare la vita ad un tempo nel quale la grazia
di Dio da capo irrompa facile e persuasiva nell'anima. Al contrario, proprio quando manca
ogni sentimento spontaneo di devozione occorre attivamente cercare rimedio, correndo
presso il trono di Dio e dei suoi santi come un mendicante. In ordine alla realizzazione di
una tale corsa, appare a Filippo come una risorsa utile anche I'immaginazione; siccome i
santi, d'altra parte, sono piu facili da immaginare rispetto a quanto sia immaginare il Padre
dei cieli, siccome di essi € possibile avere immagini visibili, & di vantaggio mettersi «anco
corporalmente» a fronte di qualcuna di essi, e cosi chiedere con grande umilta 1’elemosina
spirituale, in modo analogo a quello nel quale i mendicanti di questa terra chiedono
I’elemosina materiale.

Queste indicazioni di san Filippo Neri, e molte altre simili, sollecitano con evidenza ad
uscire dalla figura soltanto interiore e psichica dell'impegno ascetico. Raccomandano di
riportare la lotta spirituale su questa terra. Incoraggiano a cercare la compagnia degli
uomini buoni, per sfuggire alla vertigine di un mondo troppo rarefatto e muto. Proprio il

cammino cosi praticato in umilta e fiducia ha di che condurre verso la pace vera.

15



