
La spiritualità cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)  
La pace – terza unità 

 

 

1 
 

“Il frutto dello Spirito è amore, gioia, pace, pazienza, benevolenza, bontà, fedeltà. Mitezza, 

dominio di sé: contro queste cose non c’è legge” (Gal. 5,22-23) 

  

LA PACE 
 

1. La pace1 come valore 

Frutto dello Spirito è anche la pace. Essa appare strettamente legata alla gioia e a stento 

se ne distingue. Spesso anche nella Scrittura è citata in endiadi con la gioia: «Il Dio della 

speranza vi riempia di ogni gioia e pace nella fede, perché abbondiate nella speranza per la 

virtù dello Spirito Santo», così prega san Paolo al termine della lettera ai Romani (15,13). 

Pace e gioia insieme costituiscono quel primo corredo dell’amore fraterno, che ne assicura 

lo splendore.  

Nel contesto culturale la pace appartiene al numero dei beni oggi più apprezzati. 

Interessante notare, però che il lessico oggi più volentieri usato per parlare di pace non è 

quello dei beni, né tanto meno quello delle virtù, ma quello dei valori.  

L’uso di questo lessico non è senza ragione, né senza conseguenze. Se qualifichiamo la 

pace come una virtù ciò comporta, di necessità, il rimando alla considerazione delle forme 

del soggetto, alla qualità dunque dei suoi desideri, e anzi addirittura del suo volere. Volere, 

d’altra parte, sembra essere diventato un compito troppo difficile per l’uomo della tarda 

modernità. Meglio rivolge le nostre nella direzione di ciò che potrebbe tacitare la sua 

coscienza inquieta. In questa ottica è pensata e apprezzata la pace. Pace, viene a designare 

in tal senso soprattutto uno stato d’animo, che l’uomo attende di poter vivere. In tal senso, 

emblematica appare l’espressione del lessico quotidiano, nella quale il termine ricorre con 

la massima frequenza: “Per favore, lasciatemi in pace”. 

La pace è un valore, e non un bene, nel senso che essa non può essere voluta, ma solo 

apprezzata e sperata. Essa è un sinonimo del famoso benessere, che ha la fisionomia di un 

modo di sentirsi, e non di un modo di volere. 

Quando la pace sia è intesa in rapporto all’obiettivo di guadagnarla, assume la forma 

della ricerca di meditazione, o magari anche di preghiera. La distinzione tra preghiera e 

meditazione appare, per altro, assai incerta nelle forme della sensibilità oggi più diffusa. La 

preghiera è spesso interpretata come una ogni pratica di riflessione su se stessi. La ricerca 

della pace mediante la meditazione ha questa figura di fondo: la ricerca di una tecnica 

capace di propiziare la distensione dello spirito, di esorcizzare l’ansia, e in tal modo si persegue 

la pace. Un desiderio di pace così inteso assume profilo decisamente psichico e poco spirituale. 

 
1 Testo liberamente tratto da G. ANGELINI, I frutti dello spirito. Immagini moderne della vita spirituale, Glossa, 
Milano 2003. 



La spiritualità cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)  
La pace – terza unità 

 

 

2 
 

La ricerca di una tale pace è strettamente legata alla figura complessiva della vita, la quale 

appare tutta psichica. L’uomo della metropoli vive facilmente in ascolto dei rumori 

dell’anima, o dei suoi umori. Questo la fa non in forza di una decisione consapevole e libera, 

ma soggiacendo ad un destino che appare inesorabile.  

 

L’avvitamento dell’anima su se stesso: i vissuti emotivi 

 

Con una formula assai efficace, san Francesco di Sales rileva che molti, dopo essersi 

arrabbiati per un qualsiasi motivo, si arrabbiano poi per il fatto di essersi arrabbiati; e questo 

certo non è un rimedio all’ira, piuttosto è una sua sterile duplicazione. Diversa figura 

dovrebbe assumere il pentimento. Per renderlo possibile, sarebbe anzitutto necessario che il 

soggetto riconoscesse che il proprio debito è nei confronti di altri, e non di se stesso. Ancora 

una volta, occorre rilevare che l’anima è esposta all’ascolto ossessivo dei propri umori 

dalla sua solitudine. I vissuti emotivi stentano ad essere riconosciuti come indici della qualità 

delle relazioni pratiche che il soggetto vive nei confronti con i propri simili. I vissuti emotivi 

di carattere doloroso, o comunque fastidioso, sono percepiti come documento di 

un’insopportabile inadeguatezza del soggetto stesso. 

L’avvitamento dell’anima su se stessa, così efficacemente descritto da san Francesco per 

riferimento all’ira, bene descrive un circolo vizioso che si realizza non solo per riferimento 

all’ira, ma per riferimento ad ogni altro sentimento che inquieti l’anima e ne comprometta 

la pace. Un tale sentimento non istituisce un interrogativo a proposito della qualità della 

propria vita; è subito vissuto, invece, come indice di una deprecabile vulnerabilità 

dell’anima, di una sua scarsa autonomia, dunque di una sua insufficienza. Con formula 

sintetica assai efficace il filosofo Kierkegaard suggerisce questa differenza tra la tragedia 

antica e quella moderna: mentre nella prima l’eroe è confrontato con forze ingiuste, alle 

quali egli non può resistere e tuttavia non si arrende, nella seconda l’uomo è confrontato 

sempre e solo con se stesso; egli sta o cade mediante le proprie azioni, ed ovviamente cade, 

osserva Kierkegaard. Proprio questo ripiegamento abituale su se stessa espone l’anima a 

vertiginose oscillazioni interiori. La pace, intesa quasi fosse semplice serenità interiore, 

appare particolarmente rara, e insieme particolarmente ricercata. 

L’aspetto anomalo di questo stile di vita dell’uomo moderno, incurvatus, ripiegato su di 

sé, diventa più chiaro quando lo si metta a confronto con l’atteggiamento proprio del 

bambino: se il bambino soffre, se ha un bisogno, se in qualsiasi modo manca, egli chiama, 

piange, grida, in ogni caso rivolge la propria invocazione a quelli che sono fuori di lui. Non 

dovrebbe forse fare così anche l’uomo adulto?  

 



La spiritualità cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)  
La pace – terza unità 

 

 

3 
 

La pace nella Sacra Scrittura: suscita la responsabilità dell’umano 

 

La pace ha un rilievo assolutamente centrale nel messaggio cristiano. Le ricorrenze del 

termine pace nel Nuovo Testamento, e nei vangeli in specie, sono assai numerose. Essa è il 

bene che accompagna il compimento delle promesse di Dio; in tal senso gli angeli, a 

commento dell’annuncio della nascita del figlio della vergine, cantano: «pace in terra agli 

uomini che egli ama» (Lc 2,14). È il bene che accompagna, più in generale, l’avvento 

escatologico della salvezza. È il dono promesso a tutti coloro che credono; Gesù dice ai 

miracolati: «Va in pace, la tua fede ti ha salvato». È il primo annuncio degli apostoli ad ogni 

casa nella quale essi entreranno: «In qualunque casa entriate, prima dite: Pace a questa casa (Lc 

10,5)».  

La pace della quale qui si tratta ha profilo assai diverso da quella cercata e 

rispettivamente promessa dagli uomini. Due passi evangelici in particolare mettono in 

evidenza questa differenza, il primo più vicino alla lingua propria di Gesù, il secondo invece 

nella lingua più rarefatta di Giovanni, e tuttavia equivalente nel senso al precedente. 

 

Sono venuto a portare il fuoco sulla terra; e come vorrei che fosse già acceso! C’è un battesimo 

che devo ricevere; e come sono angosciato, finché non sia compiuto! Pensate che io sia venuto 

a portare la pace sulla terra? No, vi dico, ma la divisione. D’ora innanzi in una casa di cinque 

persone si divideranno tre contro due e due contro tre (Lc 12,49-52). 

 

Queste cose vi ho detto quando ero ancora tra voi. Ma il Consolatore, lo Spirito Santo che il 

Padre manderà nel mio nome, egli v’insegnerà ogni cosa e vi ricorderà tutto ciò che io vi ho 

detto. Vi lascio la pace, vi do la mia pace. Non come la dà il mondo, io la do a voi. Non sia 

turbato il vostro cuore e non abbia timore (Gv 14,25-27).  

 

Nell’uno e nell’altro testo è esplicita l’opposizione della pace promessa da Gesù rispetto 

alla pace concepita e cercata dagli uomini. Meno evidente, e tuttavia non meno reale, è 

l’opposizione tra la pace del mondo e la pace evangelica nell’annuncio del Natale del 

Bambino e quindi nel canto degli angeli:  

 

Questo per voi il segno: troverete un bambino avvolto in fasce, che giace in una mangiatoia». 

E subito apparve con l'angelo una moltitudine dell'esercito celeste che lodava Dio e diceva: 

«Gloria a Dio nel più alto dei cieli e pace in terra agli uomini che egli ama» (Lc 2,12-14).  

 

La pace di cui parlano gli angeli esige la presa di posizione degli umani. Uomini di 

buona volontà sono coloro che alla buona volontà di Dio si consegnano, nella sua prossimità 

e nel suo amore credono, in quella buona volontà riconoscono il presidio sicuro della loro 



La spiritualità cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)  
La pace – terza unità 

 

 

4 
 

speranza. A costoro appunto gli angeli promettono la pace. Così intesa, la figura degli 

uomini di buona volontà equivale a quella dei pacifici, o degli operatori di pace, di cui il 

discorso del monte proclama la beatitudine: «Beati gli operatori di pace, perché saranno 

chiamati figli di Dio (Mt 5,9)».  

In tal senso, anche la formula proposta nel canto degli angeli allude ad una pace, che 

impegna la volontà dell’uomo; essa non può essere conosciuta altro che dall’uomo che crede 

e accoglie l’opera buona di Dio nei suoi confronti. Non è invece una pace della quale il 

singolo possa scoprirsi partecipe attraverso mirabili stati d’animo, che all’improvviso lo 

sorprendano. In tal senso appunto si deve dire che la pace promessa da Gesù non è la pace 

che tutti gli uomini cercano, e molti uomini promettono.  

 

L’epoca moderna: riduzione della pace a figura psicologica 

 

In epoca moderna, la riduzione della pace a figura psicologica insidia in molti modi la 

stessa coscienza religiosa. La religione tutta minaccia di essere risolta in termini psicologici; 

d’essere così rappresentata nei discorsi che tutti fanno, e di essere anche così apprezzata e 

praticata nei fatti.  

Il difetto dei discorsi è più facile da riconoscere e denunciare. Infatti, deve essere presa in 

considerazione questa possibilità: che la pace di fatto perseguita e celebrata dai singoli sia 

più complessa e più vera di quanto i discorsi riescano a dire. Nel caso dei grandi santi della 

stagione moderna questa è più che una possibilità: è una realtà effettiva.  

I discorsi dei grandi rappresentanti della figura mistica della santità cristiana, in 

particolare, quando parlano di pace mostrano di usare una lingua troppo sbrigativamente 

e sconsideratamente psicologica; e tuttavia la loro effettiva esperienza della pace è plasmata 

da fattori ulteriori, rispetto a quelli dichiarati dai discorsi.  

Questi fattori ulteriori sono quelli consentiti da una tradizione pratica, da una tradizione 

morale e cultuale, che continua ad essere operante anche quando i discorsi fatti 

rappresentano la condizione dell’anima come condizione solitaria e quasi acosmica, senza 

mondo. Di questo genere appunto sono tendenzialmente i discorsi che la stessa letteratura 

spirituale fa a proposito dell’anima nella nuova stagione culturale.  

Per suggerire la qualità di tali discorsi, in particolare la qualità della pace che la coscienza 

moderna sa apprezzare, e quindi anche la qualità dell’esperienza di pace che essa persegue, 

ci riferiamo anzitutto a Ignazio di Loyola, un personaggio che ha molti titoli per essere 

considerato esponente eminente del modo di sentire moderno. Egli era uomo ricco di 

fantasia, esuberante negli affetti. Ora, proprio l’esuberanza degli affetti e della fantasia 

costituisce una delle note salienti dello stile moderno di vita.  



La spiritualità cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)  
La pace – terza unità 

 

 

5 
 

Connessa a tale esuberanza è la libertà crescente dello spirito; o forse solo 

l’apprezzamento crescente dell’ideale della libertà, congiunto ad una disposizione crescente 

all’illusione in tale materia.  

Il grande rilievo che assume l’immaginazione non costituisce in alcun modo una 

garanzia di accresciuta libertà; piuttosto, quel rilievo alimenta la crescente distanza dello 

spirito umano dalla concretezza sobria della propria vita quotidiana. Appunto tale distanza 

pare, lì per lì, accrescere lo spazio per una divagazione senza vincoli. Accade però poi che 

la stessa euforia generi conseguenti vertigini, improvvise e fatali.  

Illustrazione efficace di queste oscillazioni, a cui espone la fuga nelle fantasie, offre 

l’adolescente; egli si concede infatti a molte fantasie; pare quasi dimenticare la realtà, o meglio 

rimuoverla. Quando poi accade che egli sia all’improvviso risvegliato dal suo sogno, lì per 

lì è preso dalla impressione di non riconoscere in alcun modo il luogo effettivo della terra in 

cui vive. L’atterraggio dai cieli dell’immaginazione appare facilmente come un atterraggio 

duro. L’adolescente è preso dal timore, addirittura dal terrore, che i suoi sogni siano stati 

spiati da altri. Si agita allora, come chi si senta assediato, e non sa dire bene da chi. Avverte 

con dolore acuto la vulnerabilità della propria anima.  

La fede stessa, nella stagione moderna, diventa affettiva, fantasiosa, spesso addirittura 

sognante. Non è esatto parlare così precisamente della fede; occorrerebbe piuttosto parlare 

così della coscienza del credente. La differenza tra la fede e coscienza credente, tra fede e forme 

psicologiche da essa alimentate, appare per altro fino ad oggi difficile da articolare. La 

ricerca religiosa moderna mostra una spiccata preferenza per le esperienze eccessive, 

estatiche, che legittimano una sorta di uscita da sé stessi. Tale preferenza è da comprendere, 

probabilmente, per riferimento ad un segreto timore, che l’anima sia cioè come un cerchio 

chiuso, un pozzo profondo, dal quale non è possibile uscire altro che grazie ad un’iniziativa 

che venga da fuori. In ogni caso, il compito di venire a capo della complessità psicologica 

dell’anima appare quasi impossibile. In tal senso, appare più sicura una religione che liberi 

radicalmente da se stessi, piuttosto che quella che guida alla comprensione di se stessi.  

Le forme eccessive della religione moderna sono, tipicamente, quelle di genere mistico. 

Esse attestano la possibilità di fare esperienza di Dio, più precisamente, avere un’esperienza 

immediata di Lui. Un’esperienza così abbrevia, addirittura annulla, la distanza da Lui, 

superando ogni fastidiosa mediazione delle creature, dunque anche ogni mediazione 

pratica. Le forme dell’agire comportano infatti di necessità il riferimento alle creature, come 

già notava sant’Agostino; la sua riduzione dell’agire alla figura dell’uti, dell’usare e non del 

fruire, corrispondeva appunto a questa preoccupazione, di esorcizzare alla radice il pericolo 

di seduzione che la mente conosce ad opera delle realtà create. Il tratto di immediatezza del 

rapporto con Dio, trova concreta realizzazione nella forma dell’essere affetti da Lui. Il 



La spiritualità cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)  
La pace – terza unità 

 

 

6 
 

programma di un rapporto religioso, che assuma questa figura dell’essere affetti da Dio, 

appare fortemente esposto al rischio di illusione e d’inganno.  

In riferimento al rischio di essere affetti da Dio assume rilievo decisivo il discernimento 

delle passioni, di quelle esperienze passive dell’anima, cioè, alle quali l’anima senza mondo 

appare come consegnata per trovare la propria strada. Passioni e fantasie sballottano 

l’anima di qua e di là; accendono facili entusiasmi, i quali facilmente lasciano poi il posto a 

profondi scoraggiamenti, a vertiginose desolazioni. Appunto sullo stondo di tale perpetua 

agitazione che minaccia l’anima, la figura della pace assume i tratti di un’esperienza 

interiore di tranquillità e riposo.  

La figura cristiana della pace, quella che corrisponde alla qualità dello Spirito, ha 

essenziale invece bisogno di «ospitare la divisione e la spada» (Lc 12,51; Mt 10,34); di non 

rimuovere cioè le ragioni di lotta e inquietudine, che i rapporti umani di necessità 

comportano; non può immunizzarsi nei confronti del timore e dell’apprensione; deve invece 

attraversare queste esperienze così come si attraversa un mare; il mare deve essere aperto 

dalla speranza escatologica. In tal senso, «beati gli afflitti, perché saranno consolati» (Mt 5 

A).  

 

2. Sant’Ignazio di Loyola (Loyola, 1491 – Roma, 31 luglio 1556) 

 

Testimone privilegiato di questa religione moderna, facile preda di intempestivi 

entusiasmi, è appunto sant’Ignazio. Egli vive nel Cinquecento, il secolo caratterizzato dalla 

grande fioritura di santi, che ispireranno tutta la spiritualità cattolica moderna. I suoi scritti, 

e in particolare gli Esercizi spirituali, saranno testi di riferimento fondamentali per la 

formazione spirituale della coscienza cattolica in tutti i secoli successivi. Il compito del 

cosiddetto “discernimento degli spiriti”, il compito cioè di distinguere e valutare vissuti 

emotivi, consolazioni e desolazioni, che l’anima si ritrova dentro senza saperne inizialmente 

riconoscere origine e senso, è affrontato in epoca moderna soprattutto alla sua scuola. 

Appunto il cimento con tale compito segna fin dall’inizio il cammino di conversione di 

Ignazio. 

Agli inizi del suo cammino, egli si nutre assai di fantasia. Prima della sua conversione, si 

dedica con entusiasmo alla lettura di romanzi cavallereschi. Il romanzo è destinato ad 

assumere rilievo cospicuo nella formazione dell’animo della persona moderna; attraverso 

la frequentazione di storie immaginarie essa cerca di dare figura a sentimenti, per i quali 

appare più difficile trovare immagine e senso attraverso le forme della concreta vita 

immediata. Oggi i romanzi non sono più quelli cavallereschi, non sono più epici, ma 

“patetici”. In ogni caso, in essi continuano ad essere cercate immagini che consentano di 



La spiritualità cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)  
La pace – terza unità 

 

 

7 
 

dare figura all’emozione; la vita ordinaria infatti annoia, non risveglia alcuna passione, 

appare facilmente prevedibile e superflua, pare in tal senso condannare l’anima al tedio.  

Proprio attraverso quelle letture, e la passione per il lato romanzesco della vita, entra 

sorprendentemente, nella vita di Ignazio la suggestione stessa della fede. Durante la 

convalescenza, vissuta a seguito di una ferita riportata in battaglia, egli cerca appunto libri 

cavallereschi, per riempire il tempo vuoto della necessaria inerzia di quei giorni. Non ne 

trova e si rassegna allora a leggere, e poi in fretta addirittura a divorare, le vite dei santi. 

Questi scritti molto assomigliano ai romanzi cavallereschi. Ignazio si accende di entusiasmo 

a loro riguardo. Il nuovo e imprevisto entusiasmo non cancella per altro il precedente; per 

un certo tempo egli oscilla tra i due generi di scritti. Poi, a poco a poco, scopre che la lettura 

della vita dei santi presenta un vantaggio rispetto a quella dei poemi cavallereschi: genera 

infatti una sensazione stabile di pace, a differenza della lettura degli altri libri, che lì per lì 

infervoravano lo spirito, ma poi lo lasciavano inaridito e triste.  

Il testo che segue, opera di un biografo contemporaneo e amico, evoca brevemente la 

qualità di questa prima intuizione di Ignazio, dalla quale prende inizio la successiva 

dottrina a proposito del discernimento degli spiriti.  

 

Ignazio era stato appassionato divoratore di romanzi e d’altri libri fantasiosi sulle imprese 

mirabolanti di celebri personaggi; quando cominciò a sentirsi in via di guarigione, domandò 

che gliene fossero dati alcuni tanto per ingannare il tempo. Ma nella casa, dove era ricoverato, 

non si trovò alcun libro di quel genere, per cui gliene furono dati due intitolati «Vita di Cristo» 

e «Florilegio di santi», ambedue nella lingua materna. Si mise a leggerli e rileggerli, e man 

mano che assimilava il loro contenuto, sentiva nascere in sé un certo interesse ai temi ivi 

trattati. Ma spesso la sua mente ritornava a tutto quel mondo immaginoso descritto dalle 

letture precedenti. In questo complesso gioco di sollecitazioni si inserì l’azione di Dio 

misericordioso. Infatti, mentre leggeva la vita di Cristo nostro Signore e dei santi, pensava 

dentro di sé e così si interrogava: «E se facessi anch’io quello che ha fatto san Francesco; e se 

imitassi l'esempio di san Domenico?». Queste considerazioni duravano anche abbastanza a 

lungo avvicendandosi con quelle di carattere mondano. Un tale susseguirsi di stati d'animo lo 

occupò per molto tempo. Ma tra le prime e le seconde vi era una differenza. Quando pensava 

alle cose del mondo era preso da grande piacere; poi subito dopo quando, stanco, le 

abbandonava, si ritrovava triste e inaridito. Invece quando immaginava di dover condividere 

le austerità che aveva visto mettere in pratica dai santi, allora non solo provava piacere mentre 

vi pensava, ma la gioia continuava anche dopo. Tuttavia egli non avvertiva né dava peso a 

questa differenza fino a che, aperti un giorno gli occhi della mente, incominciò a riflettere 

attentamente sulle esperienze interiori che gli causavano tristezza e sulle altre che gli 

portavano gioia, Fu la prima meditazione intorno alle cose spirituali. În seguito, addentratosi 



La spiritualità cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)  
La pace – terza unità 

 

 

8 
 

ormai negli esercizi spirituali, constatò che proprio da qui aveva cominciato a comprendere 

quello che insegnò ai suoi sulla diversità degli spiriti2. 

 

L’oscillazione tra il fascino di letture profane e il fascino di letture sacre caratterizza fino 

ad oggi l’esperienza di molti. È stato notato che nel Settecento i romanzi di amore hanno 

progressivamente sostituito i libri di pietà come livre de chevet delle fanciulle di buona 

famiglia. Per un certo tempo Ignazio, affascinato dai due generi di letture, non sa scegliere. 

Poi in maniera improvvisa rileva il differente risultato dei due generi di lettura: il fervore 

della lettura è simile nei due casi, gli effetti sono però diversi.  

Le immagini attraenti proposte dai poemi cavallereschi, di una possibile vita, quale 

pareva al momento a lui preclusa, non avevano la capacità di persistere nell’anima e ravviarla 

al di là del preciso momento della lettura; sicché quando egli, stanco, le abbandonava, 

«subito si ritrovava triste e inaridito», mentre le immagini delle vite dei santi avevano il 

potere di persistere e di alimentare la gioia anche oltre il preciso momento della lettura. A 

procedere da questa prima considerazione Ignazio comincia ad elaborare la sua dottrina sul 

discernimento degli spiriti, destinata a diventare tema centrale della sua dottrina spirituale 

in genere.  

  

Il vero dono di Dio sta nel bene che procura gioia, pace, consolazione 

 

La stessa ricerca di gioia e di pace assume a quel punto un profilo spirituale. Per 

apprezzare ciò che offre motivo di vita, di convinzione e di dedizione, non è sufficiente il 

referto immediato dell’emozione, della consolazione e rispettivamente della desolazione; 

occorre invece riconoscere l’origine di questi affetti, e distinguere dunque quelli che Dio 

stesso accende nell’animo da quelli che sono accesi invece dall’inganno del demonio. È 

proprio di Dio e dei suoi angeli dare con le loro ispirazioni vera letizia e gioia spirituale, 

togliendo tutta la tristezza e l’agitazione che il demonio procura; è invece proprio del 

demonio combattere contro questa letizia e consolazione spirituale, presentando false 

ragioni di letizia, poi di conseguenza cavilli e continue menzogne. 

A proposito di questa formulazione della dottrina del discernimento degli spiriti si può 

notare che i vissuti emotivi, siano essi lieti o tristi, incoraggianti o scoraggianti, assai più che 

una causa, hanno un senso.  

Più radicale e vera, rispetto alla domanda: “da chi vengono?” è la domanda: “Che cosa 

vogliono dire?”. A fronte della gioia, che irrompe improvvisa nell’anima, non ci si può 

 
2 Atti raccolti da Ludovico Consalvo dalla bacca di sant'Ignazio, Cap. 1, 39; Acta SS. Iulii, 7, 1868, 647 



La spiritualità cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)  
La pace – terza unità 

 

 

9 
 

chiedere semplicemente se consentire ad essa o diffidarne, se essa è vera o falsa, se viene da 

Dio o da un nemico. La gioia propone invece necessariamente questa altra domanda: “Che 

cos’è?”; e dunque poi anche l’altra: “che risposta essa chiede da me? A che cosa mi chiama”. 

Soltanto quando si dia risposta a tali domande, la gioia assume la coscienza di una parola 

capace di offrire un senso alla vita, o una speranza.  

Quando non sia data risposta a tali domande, la gioia, supposto pure che venga da Dio, 

può essere al massimo il cibo di un giorno. Il cibo che Dio offre non può mai essere il cibo 

per un giorno solo; esso è invece sempre una parola, e più precisamente una promessa per 

sempre. La promessa è sempre accompagnata, d'altra parte, da un comandamento.  

Possiamo esprimere la stessa verità in questi altri termini: il vero dono di Dio non è mai, 

propriamente, quello della gioia, della consolazione, o della pace; è invece quello del bene 

che procura gioia, consolazione e pace. Ai sentimenti spontanei, che di volta in volta si 

accendono nell’anima, è possibile ed è insieme necessario dare figura soltanto a questa 

condizione, che si dia nome a ciò che sta oltre lo stato d’animo, a ciò che può essere sperato 

e deve essere voluto.  

La vita spirituale, come descritta da Ignazio, e poi da molti al suo seguito, conosce un 

processo di introversione: il discernimento degli spiriti, o degli stati d’animo, sembra come 

sostituirsi al discernimento delle azioni, le quali per se stesse appaiono poco rilevanti, o 

addirittura indifferenti. 

Per rapporto al compito di discernimento degli spiriti, sant’Ignazio cerca addirittura di 

fissare regole. Ne proponiamo un piccolo campione, riferendoci alla sua opera 

fondamentale, gli Esercizi spirituali.  

 

Regole per sentire e conoscere in qualche modo le varie mozioni che si producono nel’'anima: le buone 

per accoglierle e le cattive per respingerle; e sono più proprie per la prima settimana.  

[...] 

 

3.a regola. La terza, della consolazione spirituale. Chiamo consolazione quando nell’anima si 

produce qualche consolazione interiore, con la quale l’anima viene a infiammarsi nell'amore 

del suo Creatore e Signore; e, di conseguenza, quando nessuna cosa creata sulla faccia della 

terra può amare in sé, ma solo nel Creatore di tutte. Così pure, quando versa lacrime che 

muovono all’amore del suo Signore sia per il dolore dei suoi peccati, o della passione di Cristo 

nostro Signore, o di altre cose direttamente ordinate al suo servizio e lode. Finalmente, chiamo 

consolazione ogni aumento di speranza, fede e carità, e ogni letizia interna, che chiama e attrae 

alle cose celesti e alla salvezza della propria anima, quietandola e pacificandola nel suo 

Creatore e Signore.  

 



La spiritualità cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)  
La pace – terza unità 

 

 

10 
 

Regole per lo stesso scopo con maggiore discrezione di spiriti, e giovano più per la seconda settimana.  

 

1.a regola. La prima. È proprio di Dio e dei suoi angeli, nelle loro mozioni, dare vera letizia e 

gioia spirituale, rimuovendo ogni tristezza e turbamento che il nemico induce; del quale è 

proprio combattere contro tale letizia e consolazione spirituale, portando ragioni apparenti, 

sottigliezze e continue fallacie. [...]  

5.a. regola, La quinta regola. Dobbiamo fare molta attenzione al corso dei pensieri: e se il 

principio, mezzo e fine è tutto buono e tende a ogni bene, è segno di angelo buono. Ma se il 

corso dei pensieri che si hanno termina in qualche cosa cattiva, o distrattiva o meno buona di 

quella che l’anima si era proposto di fare, o la infiacchisce o inquieta, o conturba l’anima, 

togliendo la sua pace, tranquillità e quiete che prima aveva, è chiaro segno che procedono dal 

cattivo spirito, nemico del nostro profitto e salute eterna3.  

 

Commento alle regole di Ignazio 

La terza regola suggerita per la prima settimana pare proporre una definizione della 

consolazione spirituale che effettivamente riferisce tale esperienza ai suoi effetti pratici; è 

detto infatti che essa si riconosce attraverso questo suo effetto, che «l’anima viene a 

infiammarsi nell’amore del suo Creatore e Signore» e distoglie dall'amore per la realtà di 

questo mondo; «attrae alle realtà celesti e alla salvezza della propria anima, quietandola e 

pacificandola». La definizione suppone per altro che l’anima disponga in se stesa dei criteri 

necessari per distinguere la buona pace dalla cattiva inquietudine. In realtà, c’è una pace 

cattiva e una inquietudine buona; il criterio per valutare che cosa sia buono e che cosa cattivo 

non può essere offerto in alcun modo da una rappresentazione della verità religiosa che la 

riduca a verità ‘interiore’, definita a monte rispetto al dramma effettivo della vita.  

Altrettanto si dica delle regole prima e quinta suggerite per la seconda settimana. Il segno 

dell’opera di Dio e dei suoi angeli è cercato nella «vera letizia e gioia spirituale»; segni 

dell’opera del demonio sono d’altra parte «ogni tristezza e turbamento», e quindi tutti i 

pensieri che alimentano tali sentimenti. Attraverso tali regole sono disposte le condizioni 

perché la ricerca spirituale assuma la figura sintetica della ricerca della pace interiore, più 

che un’effettiva ricerca di Dio e della sua giustizia.  

Non si può certo negare una pertinenza descrittiva delle regole di discernimento 

suggerite da Ignazio. Esse sono per altro articolate a procedere dalla presupposizione di una 

fondamentale ovvietà della verità ultima del Dio cristiano. Quelle regole si riferiscono subito 

e solo alle ragioni di oscurità e di inganno, che di fatto minacciano la concreta esperienza 

religiosa del singolo. Occorre tuttavia riconoscere che l’evidenza originaria della verità del 

 
3 Ignazio DI LovoLa, Esercizi spirituali, Edizioni San Paolo, Cinisello Balsamo (MI) 1995, pp. 383ss. 



La spiritualità cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)  
La pace – terza unità 

 

 

11 
 

Dio cristiano non può essere in alcun modo presupposta, ma può realizzarsi unicamente 

attraverso la mediazione delle forme effettive dell’esperienza, e tale esperienza ha di necessità 

i tratti di un’esperienza sociale, civile ed ecclesiastica. In tal senso, il riconoscimento di 

quella pace singolare, che il Signore promette ai suoi, che sola realizza la figura del dono 

dello Spirito, esige un discernimento delle figure pratiche e sociali della vita, e non invece 

subito e solo un discernimento dei sentimenti dell’anima.  

Offre un’immagine efficace della pace cristiana la preghiera del Salmo 4; essa conclude 

con la professione di una certezza: «In pace mi corico e subito mi addormento: tu solo, 

Signore, al sicuro mi fai riposare». Questa certezza appunto suggerisce la figura di una pace 

che è compimento del travaglio del giorno. Essa non può essere ridotta nei termini di 

un’arcana e sorprendente esperienza di tranquillità e letizia. Essa è invece il termine di una 

lotta; il giorno è stato travagliato a motivo del dubbio, che molti hanno insinuato nell’anima: 

Molti infatti dicono: «Chi ci farà vedere il bene?». Contro di essi si rivolge la sua accusa: 

«Fino a quando, o uomini, sarete duri di cuore? Perché amate cose vane e cercate la 

menzogna?» E a quell’accusa corrisponde l’invocazione: Quando ti invoco, rispondimi, Dio, 

mia giustizia. Durante le ore del giorno, la concitazione del confronto agonistico con molti 

nemici ha minacciato di sequestrare tutte le energie dell’orante; soltanto a sera egli torna 

all’invocazione e alla pace. A tutti egli dice: sul vostro giaciglio riflettete e placatevi; io l’ho 

fatto e ho scoperto che il Signore fa prodigi per il suo fedele, che egli mei ascolta quando lo 

invoco. Il Salmo anticipa la preghiera del vecchio Simeone, il quale, giunto ormai alla sera 

della sua vita, chiede di poter andare in pace, perché i suoi occhi hanno visto la salvezza, 

preparata da Dio davanti a tutti i popoli (Lc 2,20-32).  

La pace promessa è dunque trovata non nella forma di una sorta di ripiegamento 

dell’anima su se stessa, o in ogni caso su di un Dio che sarebbe il Dio dell’anima sola; ma 

grazie alla luce che Dio ha disposto per «illuminare le genti e rendere compiuta la gloria del suo 

popolo Israele».  

 

3.2. San Filippo Neri  

 

Per illustrare la figura di questa pace, che è promessa dal Signore quale esito di una 

pericolosa peripezia, torniamo alla testimonianza di san Filippo Neri. Egli è contemporaneo 

di Ignazio; dal punto di vista psicologico, appare decisamente più lieto di lui; certo è meno 

sottile di lui nell’analisi delle complesse vertigini, che conosce l’animo umano nel quadro di 

un mondo percepito come sempre più estraneo nei confronti di Dio; soprattutto, appare 

meno interessato, e anzi quasi sospettoso, nei confronti di una tale analisi. Egli pare tuttavia 

più sicuro nella conoscenza della letizia e della pace vera, che nasce dallo Spirito di Dio.  



La spiritualità cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)  
La pace – terza unità 

 

 

12 
 

San Filippo in molti modi e con deliberata insistenza propone questo teorema: ad una 

vera vita contemplativa non è possibile giungere, se prima non ci si è lungamente esercitati 

nella vita attiva. Ci sembra addirittura possibile affermare che esattamente il perentorio 

richiamo al primato dell’azione sia uno dei tratti qualificanti della sua spiritualità. Tale 

tratto corrisponde ad una presa di distanza deliberata, precisa, e anche un poco ironica, nei 

confronti di una figura caratteristica che minaccia di assumere la religione nella vita 

dell’uomo moderno: nella religione egli cerca non tanto l’indicazione di una via aperta e 

praticabile sulla terra, quanto invece il rimedio all’insensatezza irrimediabile che 

affliggerebbe tutte le imprese che l’uomo può immaginare sulla terra.  

Riportiamo alcune delle sue sentenze caratteristiche, che affermano il primato dell’agire, 

e illustrano la verità della lettura che qui suggeriamo della sua testimonianza.  

 

Diceva ai suoi figli spirituali, affinché restassero umili e si preparassero alle tentazioni che 

arrivano man mano che si avanza nella vita spirituale, che la vita di una persona spirituale 

passa attraverso tre fasi: prima è come una vita da bestia, poi vita da uomo, e infine vita da 

angelo. 

Cioè: all’inizio, Dio attira le anime a sé usando dolcezze, consolazioni spirituali e gusti 

straordinari, per incoraggiarle e conquistarle. Ma poi, Dio ritira quella dolcezza per mettere 

alla prova la loro forza spirituale, lasciandole combattere da sole contro le tentazioni. 

Quando però, per un certo tempo, resistono e vincono queste tribolazioni e tentazioni, Dio 

concede loro di nuovo le consolazioni, ma in modo ancora più intenso. E in quel momento, 

la loro vita diventa come quella degli angeli, perché non sentono più fatica né fastidio in 

nulla. 

 

62. Diceva anche che, quando una persona sperimenta un po’ di fervore o consolazione 

spirituale straordinaria, dovrebbe subito prepararsi a una tribolazione o tentazione, perché 

spesso queste grazie sono seguite da prove. 

E raccomandava che, proprio in quel momento di consolazione, si chiedesse subito la grazia 

e la forza al Signore per poter sopportare ciò che la Sua Divina Maestà avrebbe permesso che 

accadesse. Bisognava anche pregare Dio che, qualunque cosa succedesse, non si 

commettesse alcun peccato, né mortale né veniale, cioè che non lo si offendesse in nessun 

modo. 

 

82. Diceva ancora che non si poteva arrivare alla vita contemplativa se prima altri non si era 

esercitato nell’attiva.  

 



La spiritualità cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)  
La pace – terza unità 

 

 

13 
 

151. Diceva anche che, quando una persona sperimenta un po’ di fervore o consolazione 

spirituale straordinaria, dovrebbe subito prepararsi a una tribolazione o tentazione, perché 

spesso queste grazie sono seguite da prove. 

E raccomandava che, proprio in quel momento di consolazione, si chiedesse subito la grazia 

e la forza al Signore per poter sopportare ciò che la Sua Divina Maestà avrebbe permesso che 

accadesse. Bisognava anche pregare Dio che, qualunque cosa succedesse, non si 

commettesse alcun peccato, né mortale né veniale, cioè che non lo si offendesse in nessun 

modo. 

Quando una persona sente un momento di entusiasmo o consolazione spirituale particolare, 

deve prepararsi, perché di solito dopo questi momenti arrivano delle prove, come difficoltà 

o tentazioni. 

Per questo, proprio quando si sente quella gioia spirituale, è importante chiedere subito a 

Dio la forza e la grazia per affrontare quello che potrebbe accadere. E pregare anche che, 

qualsiasi cosa succeda, non si cada nel peccato, nemmeno nei peccati più piccoli, per non 

offendere mai Dio4. 

 

I tre tempi della vita spirituale 

 

Come si vede, Filippo ha grande consapevolezza dei rischi che ogni forma di entusiasmo 

comporta per la vita secondo lo Spirito; essa chiede soprattutto umiltà e vigilanza. 

Raccomanda dunque di diffidare dagli entusiasmi. «Dolcezze spirituali e gusti straordinari» 

hanno certo un posto nella vita dello spirito; esso è addirittura un posto essenziale, 

specialmente agli inizi di quella vita. Essi però non sono in alcun modo una meta. Più 

brutalmente, o forse più ironicamente, Filippo associa quelle esperienze all’età iniziale e 

immatura della vita dello spirito, quando essa è come la vita da bestia. Usando una formula 

più delicata, si può dire che in quella prima età la vita spirituale è come la vita di un 

bambino; questa è certo già vita suscitata dallo spirito; è tuttavia è vita ancora inconsapevole 

e ignara. La seconda età della vita spirituale, quella qui qualificata come «vita da uomo», è 

caratterizzata da san Filippo attraverso il riferimento all’esperienza dell’abbandono; Dio 

pare come abbandonare l’anima; cessa di provvedere a quella dolcezza, che in precedenza 

era apparsa come il documento della sua cura per la propria creatura; così fa «per vedere se 

stanno forti nello spirito e li lascia combattere da sé».  

La lingua certo è altra; il pensiero tuttavia appare sorprendentemente consonante allo 

schema dei tempi della vita proposto dalla tradizione biblica. La grazia precede il tempo 

della libertà, e lo suscita: i benefici gratuiti di Dio, che stanno all’inizio del cammino, 

 
4 «Alcuni ricordi e cansigli del beato Filippo Neri, fondatore della Conaregazione del Oratario, per tare 
progreno e conservarsi nella via dello spinto e nel fervare a far tuttavia maggior progresso I coso spirito». 



La spiritualità cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)  
La pace – terza unità 

 

 

14 
 

rendono quel cammino possibile e insieme necessario. I benefici di Dio sono, in tal senso, 

un impegno; mediante quei benefici Dio lega a sé gli uomini e li impegna ad un’alleanza. 

Nel prologo dell’alleanza del Sinai Dio espressamente dice ai figli di Israele: Voi stessi 

avete visto ciò che io ho fatto all’Egitto e come ho sollevato voi su ali di aquile e vi ho fatti venire fino 

a me. Il vostro primo viaggio nella vita è stato come il viaggio dell’aquilotto sulle ali della 

madre. Il cammino non può tuttavia proseguire così: Ora, se vorrete ascoltare la mia voce e 

custodirete la mia alleanza, soltanto a tale condizione, voi sarete per me proprietà particolare tra tutti 

i popoli (Es 19,4-5). Solo dopo che «per un pezzo hanno fatto resistenza, e vinto quelle 

tribolazioni e tentazioni», Dio concede da capo gusti e consolazioni, anzi concede queste 

cose in misura duplicata. A questo punto, la vita dello spirito appare come vita angelica, 

nella quale non si sente travaglio né fastidio di cosa alcuna.  

I tre tempi della vita spirituale, che sono qui distinti, corrispondono alla qualità delle tre 

serie di misteri meditati dalla preghiera del rosario: precede la gioia, segue il dolore, 

conclude la gloria. Come subito si intuisce, i tre tempi non si succedono in senso banalmente 

cronologico; il secondo non subentra al primo, che dunque cesserebbe; neppure il terzo 

subentra al secondo; piuttosto, il secondo momento porta alla luce il senso del primo, e il 

terzo il senso del secondo. Il senso del primo tempo della vita è infatti quello di una 

promessa; perché una tale promessa possa realizzarsi, è indispensabile che l’uomo lo voglia, 

che corrisponda dunque alla promessa mediante la fede e l’obbedienza. Il senso del tempo 

della prova è suggerito con grande efficacia dalla formula sintetica che Deuteronomio usa per 

interpretare le prove del deserto; esse debbono portare alla luce quello che c’è nel cuore 

dell’uomo, quello dunque che egli davvero vuole:  

 

Ricordati di tutto il cammino che il Signore tuo Dio ti ha fatto percorrere in questi quarant'anni 

nel deserto, per umiliarti e metterti alla prova, per sapere quello che avevi nel cuore e se tu avresti 

osservato o no i suoi comandi (Dt 8,2).  

 

L’alternativa radicale, a fronte della quale è posta la volontà umana, è quella tra fede e 

incredulità, e dunque tra obbedienza o no ai suoi comandi. Soltanto mediante l’obbedienza 

alla legge i doni iniziali di Dio diventano ciò che essi sono fin dall’inizio; sono, s’intende, 

nell’intenzione di Dio; diventano, nella percezione effettiva dell’uomo.  

Alla luce di questo schema dei tempi della vita, ogni esperienza di «cosa di spirito un 

poco fuori dell’ordinario», ogni esperienza, s’intende, la quale allieti il soggetto per la sua 

sorprendente facilità, e susciti euforia deve disporre subito chi la compie a grande vigilanza; 

essa sarà infatti inevitabilmente seguita da una prova. È la prova non deve sorprendere; 

deve invece essere attesa e preparata. La preparazione si compie mediante l’invocazione. 



La spiritualità cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)  
La pace – terza unità 

 

 

15 
 

Occorre domandare grazia e forza al Signore, perché non accada poi che il precedente dono 

sia sciupato e ripudiato come inganno.  

La raccomandazione di san Filippo illustra il senso del principio che subito poi è 

ricordato: non si può giungere alla vita contemplativa se non passando attraverso lunghi 

esercizi di vita attiva. Non si deve sospendere la vita dello spirito nei tempi di aridità, quasi 

essi fossero tempi senza grazia; non si deve rimandare la vita ad un tempo nel quale la grazia 

di Dio da capo irrompa facile e persuasiva nell'anima. Al contrario, proprio quando manca 

ogni sentimento spontaneo di devozione occorre attivamente cercare rimedio, correndo 

presso il trono di Dio e dei suoi santi come un mendicante. In ordine alla realizzazione di 

una tale corsa, appare a Filippo come una risorsa utile anche l’immaginazione; siccome i 

santi, d'altra parte, sono più facili da immaginare rispetto a quanto sia immaginare il Padre 

dei cieli, siccome di essi è possibile avere immagini visibili, è di vantaggio mettersi «anco 

corporalmente» a fronte di qualcuna di essi, e così chiedere con grande umiltà l’elemosina 

spirituale, in modo analogo a quello nel quale i mendicanti di questa terra chiedono 

l’elemosina materiale.  

Queste indicazioni di san Filippo Neri, e molte altre simili, sollecitano con evidenza ad 

uscire dalla figura soltanto interiore e psichica dell’impegno ascetico. Raccomandano di 

riportare la lotta spirituale su questa terra. Incoraggiano a cercare la compagnia degli 

uomini buoni, per sfuggire alla vertigine di un mondo troppo rarefatto e muto. Proprio il 

cammino così praticato in umiltà e fiducia ha di che condurre verso la pace vera. 

 

 

 


