La spiritualita cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)
La gioia - seconda unita

“I1 frutto dello Spirito & amore, gioia, pace, pazienza, benevolenza, bonta, fedelta. Mitezza,
dominio di sé: contro queste cose non c’e legge” (Gal. 5,22-23)

LA G1O1A

1. La gioial: oggetto di ricerca

Frutto dello Spirito Santo & anche la gioia. Negli elenchi delle virtt cristiane proposti dal
Nuovo Testamento essa € menzionata in stretto collegamento con il dono dell’agape. 11 dono
supremo e sintetico dell’amore e circondato infatti da un primo cerchio di virtu, che ne
costituiscono come il corredo e l'irradiazione. In questo cerchio di virtt al primo posto
figura appunto la gioia.

La testimonianza cristiana é riflesso della fede in un vangelo, in una buona notizia dunque.
Essa non e solo la buona notizia, & 'unica notizia davvero buona, quella che sola puo
esorcizzare la tristezza che affligge ostinatamente 1’animo umano, che alimenta il dubbio e
la malinconia. Il segno convincente della verita della fede non puo essere altro che appunto
la gioia. Questo rilievo centrale che la gioia deve assumere nella vita cristiana € messo
efficacemente in luce da un noto testo di Paolo, che la liturgia legge nel tempo di Avvento,
in quella terza Domenica in gaudete, che é tutta intonata al clima dell’attesa lieta e fiduciosa

del Signore vicino.

Per il resto, fratelli miei, state lieti nel Signore. A me non pesa e a voi ¢ utile che vi scriva le
stesse cose [...]. Rallegratevi nel Signore, sempre; ve lo ripeto ancora, rallegratevi. La vostra
affabilita sia nota a tutti gli uomini. I Signore & vicino! Non angustiatevi per nulla, ma in ogni
necessita esponete a Dio le vostre richieste, con preghiere, suppliche e ringraziamenti e la pace
di Dio, che sorpassa ogni intelligenza, custodira i vostri cuori e i vostri pensieri in Cristo Gesut
(Fil 3,1; 4,4-7)

Nell'immaginario comune il cristianesimo € spesso percepito come una religione severa,
addirittura sospettosa nei confronti della gioia, e in genere nei confronti di ogni tratto
leggero e spontaneo della vita. Questo volto del cristianesimo appare efficacemente

descritto dalle parole del libro del Qohelet, care alla devotio moderna:

N

«E preferibile la mestizia al riso, perché sotto un triste aspetto il cuore & felice.

Il cuore dei saggi ¢ in una casa in lutto e il cuore degli stolti in una casa in festa (Qo 7,3-4).

1 Testo liberamente tratto da G. ANGELINI, I frutti dello spirito. Immagini moderne della vita spirituale, Glossa,
Milano 2003.
1



La spiritualita cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)
La gioia - seconda unita

Queste parole sono di fatto citate con relativa frequenza negli scritti ascetici del Medio
Evo, e nell'Imitazione di Cristo in specie. Esse hanno concorso come poche altre a plasmare
I'immagine del cristianesimo quale religione sospettosa nei confronti della gioia.

Eppure, frutto dello Spirito é la gioia, proclama san Paolo. Senza gioia non puo esserci
cristianesimo vero. I primi misteri celebrati dalla preghiera del rosario, da una preghiera
dunque che segna in profondita la tradizione cattolica, sono appunto quelli gaudiosi. La
gioia cristiana certo & singolare; si puo dire di essa quello che Gesu dice della pace: «non
come la da il mondo io la do a voi». La gioia cristiana e altra da quella che il mondo cerca,
promette e apprezza. E tuttavia essa non puo essere semplicemente contrapposta a quella
della quale tutti gli uomini sono alla ricerca. Essa € invece la verita segreta e nascosta agli
occhi di questo mondo di quella gioia che ogni uomo, piti 0 meno consapevolmente, cerca.

Testimoni di questa gioia diversa, difficile, e dunque tale da apparire agli occhi di questo
mondo addirittura irreale - sembra infatti che una gioia difficile neppure possa essere
qualificata come una gioia vera - sono i santi qualificati come mistici; un genere di santi che
caratterizzano la storia della spiritualita cristiana in epoca moderna. Prima ancora che
testimoni della gioia, per altro, essi sono testimoni di quell’innaturale malinconia, che pare
affliggere come destino inesorabile ogni persona moderna. Da questa malinconia e in molti
modi insidiata la stessa coscienza religiosa, e di questa insidia i mistici stessi sono a loro
modo interpreti. Proprio per rapporto a tale malinconia, di cui sentono il morso, essi sono
in seconda battuta testimoni di una gioia diversa da quella naturale e psichica, la quale puo
nascere soltanto per dono dello Spirito. Una tale gioia & anzitutto oggetto di una ricerca:
essa deve esistere; appunto una certezza come questa precede l'esperienza effettiva della

gioia.

2. San Filippo Neri (Firenze 1515, Roma 1595)

Testimone particolarmente convincente della certezza pregiudiziale che la gioia deve
poter essere accessibile, che essa & addirittura un compito o un debito per il cristiano, & san
Filippo Neri. Ricordiamo poche testimonianze, che illustrano con grande efficacia questa

vocazione alla gioia, che e tratto irrinunciabile della coscienza cristiana.

Voleva ancora che le persone stesser allegre dicendo che non gli piaceva che stessero pensose
e malinconiche, perché faceva danno allo spirito, e per questo sempre esso beato Padre, ancora
nelle se gravissime infermita, era di viso gioviale et allegrissimo, et che era piu facile a guidare

per la via dello spirito le persone alegre che le malinconiche (ricordo n.33 del Maffa).



La spiritualita cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)
La gioia - seconda unita

Non gli piacevano gli scrupoli, come cose che inquietano assai la coscienza, et per questo molte

volte da chi gli voleva dire in confessione, non voleva sentirle (ricordo n.35 del Maffa).

Assai eloquente a tale riguardo e la diffidenza che Filippo mostra nei confronti dello
spasimo che troppo spesso caratterizza gli esami di coscienza, interminabili; una tale
diffidenza dovette risuonare sorprendente agli orecchi di molti devoti suoi contemporanei;
e tuttavia essa ha un’indubitabile verita. «Non gli piacevano gli scrupoli, come cose che
inquietano assai la coscienza», che rendono cioe la coscienza ancor pitt mesta, anziché aprire
la strada alla gioia. Accade di fatto, con certa frequenza, che proprio attraverso gli scrupoli,
e quindi la ripetizione ossessiva degli esami di coscienza, e poi anche delle confessioni, i
cristiani, senza rendersene bene conto, tesaurizzino la propria tristezza; essi trasformano la
propria inquietudine in un pretesto per volgere l'attenzione di altri alla propria anima.
L’attenzione, che essi non riescono a trovare attraverso la qualita delle opere comuni, &
cercata rivolgendo quasi con prepotenza la considerazione degli altri sui propri patemi
interiori. Non sorprende che san Filippo molte volte rifiutasse di ascoltare in confessione

coloro che pure a lui si rivolgevano a lui esattamente con tale richiesta.

Diceva ancora che doppo le tentationi non bisognava starvi a discorrere se la persona haveva
consentito o no, perché molte volte per simili pensieri solevano tornare le medesime tentazioni
(ricordo n.91 del Maffa).

A proposito del nesso equivoco che minaccia di stabilirsi tra scrupoli e nascosto
attaccamento alla tentazione, ancor pitt eloquente appare 1'altra dichiarazione; egli diceva
che, «dopo le tentazioni, non bisognava starvi a discorrere se la persona aveva consentito o
no, perché molte volte per simili pensieri solevano tornare le medesime tentazioni». Piu
produttivo pare, in molti casi, che si facciano meno frequenti esami di coscienza, meno
contorte e ossessive indagini sui propri pensieri segreti, sulle proprie fantasie cattive o
magari oscene, e si metta invece una cura maggiore nel compito di ascoltare e comprendere
quello che un fratello attende da noi. Se sai riconoscere l’attesa di altri nei tuoi confronti —
sia essa attesa di accoglienza, di riconoscimento o magari addirittura di perdono — tale
esercizio servira a riconoscere e correggere le stesse tue tentazioni assai pit e assai meglio
rispetto a quanto non possano fare molti esami di coscienza.

A fronte di molti esami coscienza scrupolosi, che filtrano il moscerino e lasciano passare
il cammello, viene spontaneo suggerire:

“Perché, invece che tutti questi esami di coscienza solitari, tu non ascolti un poco di piu gli esami
che del tuo comportamento propongono i tuoi fratelli? Propone la tua sposa o il tuo sposo, il tuo

figlio o il tuo genitore, i tuoi amici? Probabilmente un ascolto come questo ti ‘aiuterebbe a
3



La spiritualita cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)
La gioia - seconda unita

riconoscere quello che non va nel tuo modo di fare molto pitt di quanto non possa fare un esame di

coscienza”.

Amo, e non posso fare a meno di amarvi,

quando mi sento cosi sopraffatto dal desiderio,

che il mio amore si fonde nel vostro, e il vostro nel mio;
anzi, € come se io diventassi voi, e voi diventaste me.
Sarebbe davvero ora di vedere il momento

in cui finalmente io esca da questa prigione,

da questo stato di follia e di cieco oblio

in cui mi trovo, lontano perfino da me stesso.

La terra ride, il cielo ride, 'ora & serena, gli alberi splendono,
i venti si sono calmati, le onde sono tranquille,

e il sole non & mai apparso cosi splendente.

Cantano gli uccelli: chi dunque potrebbe non amare

e non gioire? Solo io non riesco,

perché la gioia non trova forza nel mio cuore debole e stanco.

La radice della mestizia € individuata con sorprendente precisione dalle immagini usate
in questa poesia sulla gioia. La mestizia nasce da una specie di innaturale sequestro
dell’anima, la quale appare quasi chiusa in un carcere. L’anima pare divenire in tal modo
sorda alla voce della terra intera, che ride; di piti, essa diventa estranea a se stessa, al bando
di se stessa.

Per rimediare a questa sorprendente chiusura Filippo sa bene che non bastano le risorse
della volonta: la gioia non risponde alle mie forze inferme e scarse; la confessione bene
interpreta la qualita di malattia, o in ogni caso di infermita della sorte che opprime lo spirito
umano; specie nella stagione moderna tale infermita affligge la vita stessa del cristiano. Di
pit, con apprezzabile fedelta al vangelo, Filippo suggerisce 1'idea che il rimedio a questa
infermita puo venire unicamente da una forza che sta oltre I'anima, puo venire soltanto
dallo Spirito stesso di Dio. E tuttavia egli riconosce insieme che le risorse necessarie alla
gioia cercata possono e debbono venire anche attraverso la buona qualita della relazione
con i fratelli. La gioia ¢ legata alla carita, intesa precisamente come amore per i fratelli; essa
trova espressione nel canto e nella letizia, che debbono accompagnare ["unione di due o tre
fratelli riuniti nel nome di Gesti.

Che la ragione dell'innaturale mestizia del cristiano, o quanto meno una di tali ragioni e
certo non marginale, sia la chiusura nel carcere dell’anima e suggerito in molti modi da san

Filippo. Meglio che dell’aria, si deve parlare della psiche come di un carcere; il carcere &

4



La spiritualita cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)
La gioia - seconda unita

quello costituito da un’interiorita che appare come ripiegata su se stessa, senza porte e senza

finestre.

Quello di san Filippo Neri rimane tuttavia, nell’orizzonte della spiritualita del
Cinquecento, un caso abbastanza singolare. Nei grandi rappresentanti della mistica
spagnola la meditazione sulla gioia percorre una via un po’ diversa; diversa appare anche,
e di conseguenza, la qualita che assume la ricerca della gioia quale dono dello Spirito Santo.

La ricerca percorre, appunto, una via mistica. Che cosa vuol dire via mistica? La questione
e assai complessa, e anche abbastanza controversa. Intendiamo qui come via mistica quella
che mira a realizzare un rapporto immediato con Dio. Immediato, nel senso di non mediato dai
rapporti pratici con i fratelli, e con il mondo intero. La via mistica pare che semplicemente
azzeri ogni attesa nei confronti delle creature, quasi essa sia per sua natura affetta da

insuperabile ambiguita.

3. Santa Teresa d’Avila (Avila 1515, Alba de Tormes 1582)

La qualita di questa via mistica verso la gioia ¢ illustrata con grande chiarezza da una
esclamazione dell’anima - «niente ti turbi, niente ti spaventi» - di santa Teresa d"Avila, che e
fino ad oggi molto nota, frequentemente citata, e molto apprezzata. Il facile successo di
questa esclamazione documenta il fascino particolare che la via mistica esercita per la
coscienza credente nella stagione moderna, segnata da una progressiva secolarizzazione del

vivere civile.

«Niente ti turbi, niente t'attristi. Tutto dilegua, Dio non si muta. Con la pazienza tutto

t'acquisti. Manchi di nulla, se hai Dio nel cuor: basta il suo amor»2.

«Speranza mia, Padre mio, mio Creatore, mio vero Signore e Fratello, quando penso a quello
che Voi dite, cioe, che le vostre delizie sono nell’abitare con i figlioli degli uomini, la mia anima
s’'inonda di gioia. Signore del cielo e della terra, ov’é il peccatore che dopo tali parole possa
ancora disperare? Forse, Signore, che non avete altri con cui deliziarvi per venir da un verme
cosi ributtante come son i0? Quando vostro Figlio fu battezzato, si udi che Voi vi compiacevate
in Lui. Gli siamo forse uguali Signore?

Oh, immensa misericordia! Oh, favore infinitamente superiore ai nostri meriti! E noi, mortali,
ce ne scorderemo? - Signore, voi che conoscete ogni cosa, pensate alla nostra debolezza e non

dimenticatevi della nostra immensa miseria!

2 pare siano appunti trovati nel suo breviario alla sua morte.
5



La spiritualita cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)
La gioia - seconda unita

Considera, anima mia, con che gioia ed amore il Padre riconosce suo Figlio e il Figlio suo Padre;
contempla l'ardore con cui lo Spirito Santo si unisce ad Essi, e come nessuno dei Tre possa
separarsi da tanto amore e conoscenza, formando essi una cosa sola: si conoscono, si amano e
si compiacciono a vicenda. Ora, che bisogno v’é del mio amore? Perché lo volete, o mio Dio?
Che ci guadagnate con esso? - Oh, siate per sempre benedetto, mio Dio! Tutte le creature vi
lodino, e con lodi senza fine, come senza fine siete Voi!

Rallegrati, anima mia, per esserci chi ama il tuo Dio come merita; rallegrati per esserci chi
conosce la sua bonta e potenza, e ringrazialo pet aver Egli inviato sulla terra il suo unico
Figliolo che cosi bene lo conosce, con la protezione del Quale puoi avvicinarti al tuo Dio e
pregarlo. Se Egli trova in te le sue delizie, non permettere che le cose della terra t'impediscano
di trovare il Lui le tue e di rallegrarti delle sue grandezze. Giacché tanto merita di essere amato
e lodato, pregalo che ti dia di contribuire almeno un poco nel far celebrare il suo nome, onde

tu possa dire con verita: La mia anima loda ed esalta il Signore».

Questo testo e tratto dallo scritto di Teresa Esclamazioni dell’anima a Dio3. Cido che
caratterizza questo modo di scrivere, e in generale della lingua dei mistici, e 1'esuberanza,
perché la lingua riflette un tratto che e dell’anima stessa. Questa esuberanza ha certo anche
i tratti della gioia, con una particolare caratteristica: la gioia pare pero essere come
trattenuta dallo stupore. Puo aiutarci ad intendere questo aspetto trattenuto della gioia
quello che é scritto nel vangelo a proposito dei discepoli, quando videro il loro Signore
risorto: «per la gran gioia ancora non credevano ed erano stupefatti» (Lc 24,41). Un tratto
simile a questo pare avere la gioia trattenuta di santa Teresa.

Una seconda caratteristica della gioia in Teresa e questa: per credere nella gioia, ['anima
ha bisogno di essere autorizzata. Cio significa che per accogliere la gioia pura 'anima ha
deve prepararsi una prolungata sofferenza. Per Teresa infatti, come per i mistici in genere,
non c¢’e opposizione tra la gioia e dolore. Soltanto attraverso (chiede tempo e perseveranza)
un lungo e intenso dolore, si dilata il desiderio, fino a diventare capace poi di accogliere la
gioia dell’incontro con I’Amato, senza che questa gioia sia mortificata, o ridimensionata,
dalla misura troppo piccola che I’anima inevitabilmente assume sempre ai suoi propri occhi.
La gioia vera e qualcosa di pit grande dell’anima stessa.

La terza sottolineatura concerne il linguaggio paradossale di Teresa e piu in generale
della lingua dei mistici. Ella chiede stupita a Dio che bisogno Egli abbia della gioia della
propria creatura. Pare quasi voler mettere Dio in guardia nei confronti dei rischi, a cui si
espone attraverso I'imprudente attesa di trovare corrispondenza nella propria creatura per

vivere la sua stessa gioia. «Ora, che bisogno v’eé del mio amore? Perché lo volete, o mio Dio?

3 Scritte su carta, nello stile appassionante e scorrevole che caratterizza tutta la produzione letteraria di Teresa d'Avila, le
"Esclamazioni dell'anima a Dio" sono una serie di dialoghi a tu per tu con Dio, che rivelano le profonde illuminazioni di
Teresa e le sue piu intime aspirazioni spirituali.

6



La spiritualita cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)
La gioia - seconda unita

Che ci guadagnate con esso?» L'interrogativo e soltanto retorico, evidentemente: esso mira
soltanto a nutrire lo stupore per un’attesa tanto incredibile di Dio, per un’attesa che pure
rimane certa e indubitabile.

Quell’attesa appare in contrasto stridente e innegabile, messa a confronto con la
conoscenza immediata che l'anima ha di se stessa, della sua vilta, del suo peccato.
L’obiezione si spegne unicamente a fronte alla considerazione di Gesty, il Figlio fatto uomo:
egli infatti corrisponde perfettamente all’attesa del Padre. «Oh, siate per sempre benedetto,
mio Dio! Tutte le creature vi lodino, e con lodi senza fine, come senza fine siete Voi!»

Ad incoraggiare la propria anima alla gioia Teresa giunge dunque soltanto al termine di

un lungo periplo (circumnavigazione di un’isola o di un continente):

Rallegrati, anima mia, per esserci chi ama il tuo Dio come merita; rallegrati per esserci chi
conosce la sua bonta e potenza, e ringrazialo per aver Egli inviato sulla terra il suo unico
Figliolo che cosi bene lo conosce, con la protezione del Quale puoi avvicinarti al tuo Dio e

pregarlo.

Questo versetto mette in risalto come solo passando attraverso la mediazione

quell’unico Figlio, 'anima giunge alla certezza di poter aspirare essa stessa alla gioia:

Se Egli trova in te le sue delizie, non permettere che le cose della terra t'impediscano di trovare

in Lui le tue e di rallegrarti delle sue grandezze.

Occorre certo riconoscere una verita in questo circumnavigare, che Teresa evoca per
trovare autorizzazione (godere pienamente) alla propria gioia.

Anzitutto riconoscere che la gioia vera e senza inganno puo essere trovata soltanto a
questa condizione, che I'anima raggiunga la certezza d’essere oggetto del desiderio di Dio:
a questa certezza, come vedremo, si giunge attraverso la vicenda di Gesti. E vero che una
tale certezza ha di che apparire incredibile all’anima, troppo in fretta convinta della propria
vilta. E vero che tale tacita rassegnazione dell’anima al carattere irrimediabile della propria
fatale inconsistenza puo essere corretta soltanto dalla rivelazione sorprendente della
prossimita di Dio e della sua gioia per la propria creatura ritrovata. Tutto questo altro non
e che larivelazione di Dio all'uomo mediante la vicenda del Figlio Gesui fatto uomo. Dio che
vince il nostro peccato, che supera i dubbi dell’anima, che sorprende oltre misura non ci

raggiunge attraverso l'incarnazione del Suo Figlio Gesu?

In tal senso, la verita del vangelo é efficacemente sintetizzata dalla parabola del Padre
misericordioso (Lc 15,11-32): essa interpreta il senso della presenza del Figlio tra i peccatori,

come per altro accade per tutte le parabole. La parabola da figura assai efficace al nesso
7



La spiritualita cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)
La gioia - seconda unita

stretto tra gioia e dolore, che caratterizza l'esperienza della fede; il figlio, € sorpreso
dall’accoglienza del padre; la sua sorpresa ha insieme i tratti della gioia e della trafittura.
L’accoglienza del padre, oltre che rivelazione del suo amore per il figlio, e rivelazione del
peccato del figlio. Soltanto in quel momento il figlio capisce quello che ha fatto.

Gesu realizza la sua corrispondenza perfetta alle attese del Padre, e quindi anche la
rivelazione del suo volto paterno, proprio mediante la gioia che trova in compagnia dei
peccatori che si pentono.

La figura della gioia cristiana, che emerge dai racconti evangelici, non e quella propiziata
da un evento che si e prodotto in altri tempi, prima di noi e senza di noi; di un evento al
quale noi saremmo invitati a partecipare soltanto poi e quasi dimenticando la nostra vile
immagine precedente. La figura della gioia cristiana e invece quella di una gioia resa
possibile dalla rivelazione dell’amore del Padre per i peccatori. La stessa mestizia della
nostra vita dunque, riflesso del nostro peccato, concorre a determinare le condizioni perché
noi possiamo riconoscere e apprezzare il messaggio di Gesui come messaggio proprio a noi

rivolto.

In tal senso, la fede non comporta la dimenticanza di noi stessi, e di tutte quelle
esperienze che in precedenza sono state motivo della nostra tristezza. Comporta, invece, la
conversione ad un altro modo di vedere la nostra vita precedente e la perfezione stessa di Dio.

La perfezione del Padre nostro dei cieli non alimenta la sua distanza da noi, creature
indegne; quella perfezione alimenta invece la certezza della sua prossimita a noi. La
perfezione del Padre nostro si manifesta infatti esattamente attraverso la sua misericordia
nei confronti di tutti: «egli sorgere il suo sole sopra i malvagi e sopra i buoni, e fa piovere
sopra i giusti e sopra gli ingiusti»; questa certezza puo e deve generare la nostra gioia, e
insieme la nostra imitazione di Lui; «Siate dunque anche voi perfetti, come e perfetto il
Padre vostro celeste» (Mt 5 45.48).

La tristezza che insidia indubitabilmente la nostra vita € un’anomalia; non € una
condizione “naturale”, alla quale soltanto grazie ad un intervento “soprannaturale”
potremmo essere strappati. La tristezza & un’anomalia, nel senso che essa corrisponde
all’arcana memoria di altro, che da sempre abbiamo conosciuto precisamente attraverso la
nostra esperienza effettiva, anche quella del peccato.

A questa anomalia della tristezza da espressione efficace la domanda del Salmo 42-43:
«Perché ti rattristi, anima mia, perché su di me gemi?» L'interrogativo riflette un’esperienza
che certo é di fatto innegabile, e che tuttavia non e affatto sicuro che abbia motivo d’esserci.

«Le lacrime sono mio pane giorno e notte, mentre mi dicono sempre: «Dov’e il tuo Dio»; le



La spiritualita cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)
La gioia - seconda unita

razioni della tristezza sono dunque da cercare in un dubbio che in molti modi tutti
proclamano intorno a me.

Contro quel dubbio protesta il desiderio dell’anima, che «ha sete di Dio, del Dio
vivente», e ostinatamente si chiede: «quando verro e vedro il volto di Dio?» L’anima ricorda
il tempo nel quale attraverso la folla avanzava «fino alla casa di Dio, in mezzo ai canti di
gioia di una moltitudine in festa»; il preciso ricordo della liturgia del tempio, al quale il
Salmo fa qui riferimento, € figura di un ricordo che tutti e sempre hanno, anche se non hanno
frequentato il tempio di Gerusalemme, né alcun altro tempio. Quel ricordo ha di che
autorizzare un’attesa piu forte delle voci che alimentano il dubbio, pit forte «dell’insulto
dei miei avversari, che dicono a me tutto il giorno: “Dov’e il tuo Dio?”».

Il salmista invita, dunque, la sua anima alla speranza: «Spera in Dio: ancora potro lodarlo,
lui, salvezza del mio volto e mio Dio». Quella speranza, per altro, non e possibile a questo
prezzo troppo alto, che 'anima cioé dimentichi tutto per ricordarsi soltanto di Dio. E
possibile invece nel segno dell’attesa di un giorno nel quale da capo io potro lodarlo, lui,

salvezza del mio volto e mio Dio.

3. San Giovanni della Croce (Fontiveros 1542-Ubeda 1591)

Il carattere paradossale della gioia cristiana € illustrato con accenti ancor pitt sorprendenti
dagli scritti di Giovanni della Croce. La croce costituisce l’insegna perentoria e
pregiudiziale che egli pone sulla porta dell’anima. Bene si applica a lui la dichiarazione

ultimativa di san Paolo:

Quanto a me invece non ci sia altro vanto che nella croce del Signore nostro Gesu Cristo, per

mezzo della quale il mondo per me é stato crocifisso, come io per il mondo (Gal 6,14).

Paradossalmente, il cammino della croce e descritto da san Giovanni non soltanto come
la salita del monte del Calvario, ma insieme anche come la salita del monte Carmelo. Il Carmelo
era un monte rigoglioso come un giardino; la tradizione d’Israele lo celebrava come luogo
esuberante di fiori e di frutti, quasi un'immagine del giardino di Eden. Era insieme il monte
sul quale il profeta Elia aveva conosciuto la sorprendente familiarita del suo Dio.

Dallo scritto di san Giovanni della Croce intitolato Salita sul monte Carmelo* abbiamo tratto

il testo poetico, che bene sintetizza la figura che egli propone della gioia cristiana.

4 Scritto tra il 1579 e il 1585 nella forma di un trattato introdotto da una lirica, il testo € il contrappunto letterario del
grande rinnovamento spirituale carmelitano, di cui Giovanni fu con santa Teresa d’Avila il principale artefice. Simbolo
del contatto tra il divino e il terreno, tra il finito e I’infinito, il monte ¢ in Giovanni della Croce la meta di un pellegrinaggio
verso una liberazione: quella dell’anima dai pesi e dalle forze che la separano da Dio, dal bene, dalla gioia. Ispirato dalle
otto strofe della poesia di apertura, il libro non ¢ solo uno scritto ascetico, ma anche un’opera di forte significato teologico
e letterario.

9



La spiritualita cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)
La gioia - seconda unita

Come tutti gli altri scritti di san Giovanni della Croce, anche questo propone una
singolare forma letteraria: si inizia con una composizione poetica e poi segue una lunga
riflessione in prosa articolata in libri e capitoli.

La riflessione che segue alla poesia propone una dottrina ascetica e mistica assai severa.

Una delle caratteristiche del testo & il contrasto paradossale tra il segreto di cui si tratta -
il mistero della gioia, - e la forma esteriore, rarefatta e puntigliosa, nella quale quel mistero ¢
illustrato. Leggendo tutto il testo, poesia e prosa (commento al testo), pare non ci sia una
effettiva corrispondenza tra la dottrina illustrata nella prosa con puntigliosita scolastica e la
verita differita dalla lirica iniziale. La poesia esplicita chiaramente il mistero della gioia, poi
tutto il resto dello scritto corposo di quest’opera pare diluire il tema della gioia.

Una contrato simile & quello che si ha tra la prosa della preghiera cristiana e il canto e la
musica in genere, ai quali e affidato il compito di garantire la risonanza interiore della

preghiera nelle forme moderne della celebrazione.

Entrando nel commento specifico del nostro testo, nel caso della Salita del monte Carmelo
la lirica iniziale ricorre al lessico dell’esperienza erotica, al linguaggio del Cantico dei Cantici
in particolare; a quella lingua e affidato il compito di articolare appunto il senso della gioia
dello Spirito. La lingua é assai audace, quasi ebbra. Il legame tra la gioia di cui si dice e
I’amore certo rimane centrale. L’amore, pero, pare essere quello che la tradizione associa al
nome di eros, assai pitt che quello associato al nome cristiano di agape. L’amore e quello
dell’anima/sposa per il suo Signore e sposo.

L’amore ¢ la figura sintetica di un’esperienza mistica assai piu che di un’esperienza

morale. Riportiamo il testo.

1. In una notte oscura,

con ansie, dal mio amor tutta infiammata,
oh, sorte fortunata!,

uscii, né fui notata,

stando la mia casa al sonno abbandonata.
2. Al buio e piu sicura,

per la segreta scala, travestita,

«L’anima che vuole salire sul monte della perfezione deve rinunciare a tutte le cose».

La Salita del Monte Carmelo & essenzialmente un inno all'amore: I’amore di Dio per I’anima e ’amore dell’anima che
incontra Dio e ne ¢ attratta, fino a consumarsi nel congiungimento con I’Amato. L’itinerario che il Santo propone ¢
descritto con I’immagine della salita al Monte Carmelo, durante la quale I’anima passa attraverso un progressivo
denudamento — la “notte oscura” dei sensi e dello spirito — fino ad arrivare sulla vetta all'unione con Dio. Tutto e nulla,
luci e tenebre, aridita e desiderio, sono atteggiamenti interiori in cammino verso la meta finale.
Oltre le barriere del tempo, la Salita ci parla ed ¢ attuale. La via esposta da san Giovanni & ancora percorribile, giacché
I’azione divina che soccorre e la risposta umana come impegno totale di vita restano parte integrante del pensiero cristiano.

10



La spiritualita cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)
La gioia - seconda unita

oh, sorte fortunata!,

al buio e ben celata,

stando la mia casa al sonno abbandonata.
3. Nella gioiosa notte,

in segreto, senza esser veduta,
senza veder cosa,

né altra luce o guida avea

fuor quella che in cuor mi ardea.

4. E questa mi guidava,

piu sicura del sole a mezzogiorno,
la dove mi aspettava

chi ben io conoscea,

in un luogo ove nessuno si vedea.
5. Notte che mi guidasti,

oh, notte pitt dell’alba compiacente!
Oh, notte che riunisti

I’Amato con I'amata,

amata nell’ Amato trasformata!

6. Sul mio petto fiorito,

che intatto sol per lui tenea serbato,
la si poso addormentato

ed io lo accarezzavo,

e la chioma dei cedri ei ventilava.
7. La brezza d’alte cime,

allor che i suoi capelli discioglievo,
con la sua mano leggera

il collo mio feriva

e tutti i sensi mie in estasi rapiva.
8. La giacqui, mi dimenticai,

il volto sull’ Amato reclinai,

tutto fini e posai,

lasciando ogni pensier

tra i gigli perdersi obliato.

La celebrazione delle nozze dell’anima con il suo Sposo si consuma in una «notte
oscura», verso la quale I'anima esce approfittando del sonno della casa. Il senso metaforico
di quel sonno e il silenzio di tutte quelle relazioni umane abituali, le quali frastornano i pensieri
e dissipano le energie dell’anima stessa. Poi come sonno dei sensi; un tale silenzio, per altro,

appare all’anima solo provvisorio e fragile; per questo appunto la sua uscita &€ accompagnata
11



La spiritualita cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)
La gioia - seconda unita

dall’ansia. Il tesoro che ella cerca, istruita dalla fiamma interiore dell’amore, & cosa
semplicemente alternativa rispetto a tutto quello che & oggetto di apprezzamento e di
discorso nel quadro di quelle relazioni. Il sonno rappresenta, a livello di metafora,
addirittura la notte dei sensi; € necessario spegnere la luce degli occhi e di tutti gli altri sensi,
per cercare quel tesoro; I'unica luce e guida che serve & quella che arde nel cuore.

Alla fuga dalla noiosa rete di prolissi e deludenti rapporti umani, al totale oscuramento
dei sensi, si aggiunge, di necessita, I’abbandono del pensiero; il pensiero infatti si nutre di
immagini e di memoria; il carattere “assoluto” dell’esperienza mistica chiede invece I'oblio.
“Assoluto” (absolutus) significa, alla lettera, sciolto. L’esperienza mistica & in tal senso
esperienza estatica, cioé esperienza che porta I’anima fuori dai luoghi abituali, entro i quali
essa ha appreso la parola e il nome di tutte le cose.

Non sorprende che il registro metaforico alla quale l'anima ricorre per dire
positivamente, e non pit solo per negazione, la qualita di quel tesoro, nel quale essa cerca
la saturazione di ogni suo desiderio, sia esattamente quello dell’esperienza erotica. Essa e
evocata dalla poesia di san Giovanni in termini sorprendentemente realistici: «lo giacqui e
mi obliai, chino il volto su quello dell’Amato; tutto disparve, ed io m’abbandonai».

In epoca moderna, e soprattutto a seguito dell’affermarsi prepotente dell’epopea
romantica, I'esperienza dell’amore erotico assumera in molti modi i tratti di una sorta di
nuova ‘religione’, o forse meglio, di una alternativa laica alla religione.

Cio0 che accomuna l'esperienza mistica e quella amorosa, cosi come essa € rappresentata
nella letteratura romantica, e il progetto di azzerare il tempo, la memoria, e anche la

promessa. La gioia pura e possibile solo a prezzo di cancellare tempo, memoria e promessa.

La verita dell’esperienza mistica, cosi come la verita dell’estasi amorosa avrebbe bisogno
di paziente ricognizione riflessa, di un paziente lavoro di riflessione sul vissuto. Solo se
accetto di meditare e sostare in profondita sull’esperienza mistica o amorosa, potrebbe
apparire come verita non alternativa rispetto a quella della vita ordinaria, ma come origine
e fondamento della verita di tutti i rapporti umani.

La stessa gioia esuberante, che accompagna le esperienze mistiche e amorose, per non
essere ingannevole, dovrebbe mostrare la sua attitudine a restituire senso e sicura speranza
alla generalita dei rapporti umani.

Di fatto, nella stagione moderna accadra che troppo facilmente “I’anima senza mondo”
(estraniata da tutto e tutti) cerchi, attraverso scale notturne quella via della gioia, che essa
non sperava di trovare nei rapporti fraterni vissuti ogni giorno.

Invece, la scala diurna e quella che passa attraverso le forme dell’agape: di un amore
dunque che, secondo I'immagine che ne propone il famoso inno alla carita di Paolo (1 Cor

12



La spiritualita cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)
La gioia - seconda unita

13,1-11), e anzitutto paziente; sa portare dunque il peso del tempo; ha risorse per superare
la prova della delusione; sa perdonare; sa dunque credere nell’amicizia, anche a fronte delle
molte esperienze che paiono falsificarne 'attesa. «Tutto copre, tutto crede, tutto spera, tutto
sopporta; a questo prezzo essa non avra mai fine» (1Cor 13,7-8).

La gioia & frutto e dono dello Spirito. Tuttavia che essa abbia la sua radice oltre tutto cio
che ha figura e forma in questo mondo non pregiudica per altro la possibilita che essa possa
dare forma a tutti i rapporti che si vivono in questo mondo. Al contrario. Per noi cristiani
tutti i rapporti umani che viviamo in questo mondo, infatti, hanno la loro radice e la loro

verita, la loro origine e la loro meta, in cio che sta oltre questo mondo.

13



