La spiritualita cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)
L’amore - prima unita

“II frutto dello Spirito € amore, gioia, pace, pazienza, benevolenza, bonta, fedelta.
Mitezza, dominio di sé: contro queste cose non c’e legge”
(GAL. 5,22-23).

L’AMORE

1. Agape ed eros!

Il primo frutto dello Spirito ricordato da Paolo & quello supremo, anzi quello che da solo
riassume nella sua interezza il senso della vita secondo lo Spirito, I'amore. La lingua cristiana,
come molte volte e stato sottolineato, ha coniato un termine nuovo per designare I’amore
oggetto del comandamento di Dio, e anzi sintesi di ogni comandamento di Dio; infatti agape,
il termine al quale il Nuovo Testamento ricorre per dire amore, assume una densita di
significato che & senza corrispondenti nella lingua greca precedente. Quella densita di senso
e nutrita soprattutto dal riferimento alla figura dell’amore di Cristo.

La novita che la figura dell’agape comunica? rispetto ad ogni altra figura di amore
conosciuta in precedenza nella lingua greca non autorizza tuttavia una sbrigativa
contrapposizione di essa a tutte quelle figure. Non autorizza, in particolare, quella
contrapposizione tra agape ed eros, che viceversa e ripetutamente proposta nella tradizione
cristiana tutta, e poi anche dalla ricerca erudita del Novecento (A. Nygren). Per questo
autore mentre eros sarebbe 1’amore inteso come desiderio, come tensione cioé rivolta al bene
capace di colmare la mancanza del soggetto, agape sarebbe amore oblativo e dimentico di sé.

Questa definizione di agape, prodotta per antitesi rispetto ad eros, alimenta 1'illusione
della coscienza cristiana che sia possibile amare a procedere, per cosi dire, univocamente
dal cielo, dalla contemplazione incantata del modello offerto dal Signore Gesti Cristo; in
ogni caso, a procedere da altro luogo rispetto a quello costituito dalle relazioni di prossimita

tra gli umani disposte dal rapporto tra uomo e donna, tra genitori e figli, tra fratelli, e in

1 Testo liberamente tratto da G. ANGELINI, I frutti dello spirito. Immagini moderne della vita spirituale, Glossa,
Milano 2003.

2 Secondo l'autore, 1'agape, inteso come amore disinteressato (in italiano spesso tradotto con caritd), € la
concezione originale fondamentale del Cristianesimo. Cio in quanto costituisce la risposta sia del problema
religioso (cos'e¢ Dio?) sia del problema etico (cos'e il bene?): la risposta ¢ appunto I'amore. Nella predicazione
di Gest1 la comunione con Dio si fonda sull'amore, non infrangendo la Legge. Il motivo si esprime pienamente
in Paolo, che lo collega alla croce di Cristo, e nell'espressione di Giovanni “Dio & amore”.

Ad esso si contrappone 1'eros (nell'accezione di eros “celeste” e non “volgare”), che impronta la religiosita
ellenistica, da Platone ai neoplatonici fino allo gnosticismo. Con eros si intende la tendenza dell'anima a
liberarsi dai vincoli della materia e dei sensi, per innalzarsi verso la sfera trascendente e riunirsi col divino.

I due motivi hanno caratteri opposti. L'eros & desiderio dettato dal bisogno, tensione verso l'alto, amore
egocentrico, che ama cid che ha valore. E "amore dell'uomo verso Dio. L’agape invece € dono, sacrificio,
abbassamento, amore disinteressato e immotivato, il cui oggetto assume valore per il fatto di essere amato. E
l'amore di Dio verso I'uomo, e dell'uomo verso il prossimo.

1



La spiritualita cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)
L’amore - prima unita

genere dal rapporto civile. Tutte queste forme di prossimita umana apparterrebbero al
registro dell’eros, e non dell’agape.

La formulazione dell’antitesi tra le due figure dell’amore (agape ed eros) e alla base di
alcune scelte di radicalita evangelica diffuse nella tradizione cristiana, rispetto alle ragioni
comune della convivenza umana.

Per cercare lo Spirito, e accogliere i frutti dello spirito € necessario che I'uomo si strappi
all’abitudine e cerchi nella notte, nella quale egli si trova come immerso, quando esce dalle
luci artificiali e non affidabili, alle quali viceversa si affida la vita di questo mondo.
L’espressione questo mondo ha assunto nella tradizione cristiana, e prima ancora nei testi del
Nuovo Testamento, una connotazione decisamente negativa. Questo mondo non e quello
creato da Dio; & invece quello creato dagli uomini, e pit precisamente dai figli di Adamo e
quello al quale fa riferimento la vita comune della citta.

Quando l'espressione sia cosi intesa, questo mondo appare come fonte di illusione e di
inganno. Per vivere 'uomo deve uscire da esso. Il programma radicale della fuga mundi non
e certo soltanto moderno. Esso & chiaramente proposto dalla prima forma assunta dalla vita
religiosa; da quella che soltanto poi sara chiamata vita religiosa. Ci riferiamo alla forma di
vita prospettata dal monachesimo.

Una tesi storiografica certo alquanto sbrigativa, e tuttavia non priva di una fondamentale
verita, intende la nascita del monachesimo come presa di distanza dalle iniziali forme di
‘mondanizzazione’ della Chiesa, e quindi anche del cristiano. Di fatto esso nasce dopo la
svolta di Costantino, e si prospetta spesso quale esercizio per cosi dire ‘professionale” della
vita battesimale. Non a caso, nella vita monastica si entra mediante una professione, che ripete
i tratti della professione battesimale. L'uscita dal mondo per ritirarsi in un luogo solitario,
in una cella, o magari in un cenobio, ma in ogni caso in un luogo altro rispetto a quello della
prima nascita, & descritto appunto come ripresa della conversione battesimale.

Fino ad oggi, il monaco occidentale, iscritto nella tradizione benedettina, tra gli altri voti
(obbedienza e stabilita del luogo) professa questo, della conversio morum, della conversione
dunque dei costumi: una tale conversione non si consuma mediante la scelta iniziale di un
giorno, ma chiede la quotidiana ripresa. Il monaco non fugge da questo mondo una volta
sola; all'iniziale fuga visibile segue una fuga interiore, realizzata mediante la correzione dei

pensieri, delle fantasie, dei desideri, delle passioni, che dura tutta una vita.

2. L’amore secondo L’Imitazione di Cristo

Alla visione della vita quale fuga mundi si riferisce poi con insistenza l'ideale cristiano
proposto dalla spiritualita del Medio Evo. Nel trapasso dalla stagione medioevale a quella
moderna si colloca la cosiddetta devotio moderna. Questa corrente di spiritualita e ispirata
prossimamente dalla tradizione cisterciense e insieme da quella francescana. Piu

remotamente, dipende da quella tradizione di Agostino, che segna profondamente tutto il

2



La spiritualita cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)
L’amore - prima unita

cristianesimo occidentale; ci riferiamo qui in particolare alla visione della vita cristiana quale
vita interiore, sequestrata cioe rispetto alla inaffidabile esteriorita dei rapporti mondani.
Non uscire fuori, ma rientra in te stesso. Essa lascia il segno pit profondo nella storia della
spiritualita moderna attraverso I'Imitazione di Cristo. Appunto da questo libretto scegliamo

tre pagine, che illustrano la figura dell’amore quale frutto dello Spirito.

La figura dell’amore: “meditare sulla vita di Cristo”

Chi segue me non cammina nelle tenebre, dice il Signore. Queste sono le parole con le quali
Cristo ci raccomanda di imitare la sua vita e i suoi costumi; soltanto in tal modo saremo
illuminati e finalmente liberati da ogni cecita del cuore. La nostra cura suprema sia dunque
questa, meditare sulla vita di Gest. Il suo insegnamento supera quello di tutti i santi, e chi
avesse il suo Spirito vi troverebbe una manna nascosta.

Accade pero che molti, pur ascoltando spesso il Vangelo, sentano un desiderio piccolo; la
ragione é che essi non hanno lo Spirito di Gesti. Chi vuole comprendere in pienezza le parole
di Cristo e gustarne il sapore, deve cercare di conformare tutta la sua vita a Lui. Non sono
infatti le parole alte e profonde a fare 'uomo giusto e santo; ¢ invece la vita virtuosa che rende
I"'uomo caro a Dio.

Serve assai piu sentire compunzione che conoscerne la definizione. Di che vantaggio sarebbe
conoscere tutta la Bibbia e tutti i detti dei filosofi, senza amore e senza la sua grazia? Vanita
delle vanita, tutto e vanita, tranne che questo, amare Dio e servire Lui solo. In questo consiste
la sapienza suprema: tendere al regno celeste mediante il disprezzo del mondo. [...].

Ricorda spesso quel proverbio che dice: 1’occhio non si sazia mai di vedere, né I’orecchio mai
di udire. Cerca dunque di staccare il tuo cuore dall’amore delle cose visibili e di passare a
quelle invisibili. Coloro che seguono la voce dei sensi esterni infatti macchiano la propria

coscienza e perdono la grazia di Dio?.

«Ricorda spesso quel proverbio che dice: 1’occhio non si sazia mai di vedere, né I’orecchio
mai di udire»: il proverbio che qui viene citato e tratto dal libro del Qoélet (1,8). Esso fissa
con formula breve e perentoria un principio che trova per altro diffusa testimonianza in
tutta la storia della salvezza. Fin dagli inizi della storia la donna fu ingannata dagli occhi:
essa infatti vide che I'albero era buono da mangiare, gradito agli occhi e desiderabile per acquistare
saggezza; prese del suo frutto e ne mangio (Gen 3,6). Gli occhi hanno questo straordinario potere,
di prospettare come attraenti e degne cose che in realta, una volta che siano messe in bocca,
che siano cioe di fatto sperimentate, appaiono deludenti e vili. L'uomo e la donna,
mangiando del frutto dell’albero, conobbero di fatto un nuovo modo di vedere, si aprirono i
loro occhi, ma non per conoscere la saggezza, piuttosto essi videro di essere nudi (Gen 3,7).

Il desiderio dell’occhio, che tutta la tradizione biblica condanna, nel quale riconosce anzi
una delle figure sintetiche del peccato, & quello che prospetta la possibilita di una risoluzione
“magica” dell’enigma che I'uomo ¢ per se stesso. Esso non cerca nulla di determinato; non

3 Imitazione di Cristo, Libro I, 1,1-5.



La spiritualita cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)
L’amore - prima unita

cerca in una direzione precisa; dappertutto si volge, sedotto appunto dalle immagini che gli
occhi mostrano, nell’attesa che capiti finalmente la cosa capace di tacitare 1'insoddisfazione
inquieta, da cui il cuore dell'uomo é ostinatamente afflitto. Quel desiderio vago sempre da
capo distoglie I'uomo dalle occupazioni concrete che di fatto lo impegnano, e lo rivolge
altrove; lo spinge ad un altrove, nel quale finalmente, in maniera appunto “magica”, senza
necessita di alcuna sua risoluzione libera, il desiderio troverebbe l'oggetto capace di
placarlo. Offre un’illustrazione molto chiara di questo desiderio vago l'attrattiva che
esercitano su di noi le immagini dei social; essa costituisce una forma assai evidente di quel
desiderio della carne, che la tradizione biblica condanna.

Contro questo desiderio vago propone una lotta strenua la devotio moderna. Essa
raccomanda con insistenza ossessiva di chiudere gli occhi sul mondo intero, e aprire invece
il libro santo. La figura dell’amore proposta in quello scritto, descritta come imitazione di
Cristo, non fa riferimento alle opere proposte dal rapporto con il prossimo, come il servizio
il perdono, la misericordia. Quantomeno, non procede dalla considerazione di questo
rapporto, per determinare la qualita dell’amore.

La figura dell’amore e invece descritta come esercizio assiduo, quasi ostinato, della
meditazione del testo evangelico. Le immagini proposte dal libro sacro, conosciute a
memoria, dovrebbero dare forma ad un altro mondo, pit1 sicuro rispetto a quello variopinto
e vago, che gli occhi inseguono.

Immagine sintetica della vita diventa dunque I'imitazione di Cristo, appunto; soltanto chi
segue me non cammina nelle tenebre, dice il Signore; soltanto in tal modo saremo illuminati e
finalmente liberati da ogni cecita del cuore. La cura suprema della vita diventa «meditare
sulla vita di Gesu». Attraverso una tale meditazione e possibile guadagnare «il suo Spirito»,
trovare in tal modo la «manna nascosta», la quale sola consente di vivere e non morire nel
deserto di questo mondo.

Non basta certo soltanto meditare, perché accade che molti, pur ascoltando spesso il
Vangelo, sentano un desiderio piccolo; essi non hanno lo Spirito di Gestu. Chi vuole
comprendere in pienezza le parole di Cristo e gustarne il sapore, deve cercare di conformare
tutta la sua vita a Lui. L'impegno pratico deve aggiungersi alla meditazione.

A tale proposito I'Imitazione di Cristo rinnova la polemica nei confronti di coloro che
sempre e solo dicono e non fanno. Non sono le parole alte e profonde a fare l'uomo giusto
e santo; & invece la vita virtuosa che rende I'uomo caro a Dio. La polemica si rivolge in specie
agli uomini di pensiero, ai teologi dunque e ai filosofi. Oggi siamo diventati tutti filosofi e
teologi; tutti infatti cerchiamo definizioni, quasi che esse abbiano il potere di illuminare la
vita. Ma «serve assai pitt sentire compunzione che conoscerne la definizione», avverte il libro.
Questa figura della compunzione costituisce una virtli caratteristica della tradizione
spirituale monastica. Soltanto quello che punge I'animo, che trafigge, anche edifica. Non
edificano nulla invece le parole, le quali saziano il desiderio di sapere.



La spiritualita cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)
L’amore - prima unita

Il passo dell’Imitazione di Cristo fa riferimento puntuale all’amore, la dove risponde
all’interrogativo retorico: «Di che vantaggio sarebbe conoscere tutta la Bibbia e tutti i detti
dei filosofi, senza amore e senza la sua grazia? Vanita delle Vanita, tutto e vanita, tranne che
questo, amare Dio e servire Lui solo. In questo consiste la sapienza suprema».

Come si vede, I'amore cristiano e definito in prima battuta quale amore di Dio. L’amore
cristiano e quello al quale da espressione chiara il comandamento supremo: Amerai il Signore
Dio tuo con tutto il cuore, con tutta la tua anima e con tutta la tua mente. Gesu stesso
effettivamente dice che proprio questo é il piu grande e il primo dei comandamenti (Mt 22,37-
38). Gest1 aggiunge perod un secondo comandamento, qualificato come simile al primo, amerai
il prossimo tuo come te stesso (Mt 22,39); non si deve forse riconoscere che questo
comandamento, pure soltanto secondo, non pud essere aggiunto in seconda istanza al

primo, ma concorre fin dall’origine a definire il senso del primo?

Antitesi: amore per Gesii e ogni altro amore umano

Beato colui che comprende che cosa sia amare Gesti, e che cosa sia disprezzare se stesso a
motivo di Gestt. Occorre lasciare il diletto a favore dell’unico Diletto; Gest vuole essere amato
in maniera esclusiva e al di sopra di tutte le cose. L’amore della creatura inganna ed ¢ molto
precario; I'amore di Gesu ¢ fedele e perseverante. Chi aderisce alla creatura caduca, con essa
cade; chi abbraccia Gesti, rimane fermo per sempre. Lui soltanto dunque sia il tuo amore e
tienilo stretto come un amico; quando tutti ti lasceranno, egli non ti lascera, non permettera
che tu muoia per sempre. Da tutte le cose infatti, che tu lo voglia o0 no, dovrai alla fine separarti.
Tieniti stretto accanto a Gestl, sia che tu viva sia che tu muoia; affidati all’amore fedele di colui
che solo puo esserti di aiuto, quando tutti gli altri verranno meno. Il tuo amato é fatto cosi, non
ammette che ci siano altri, vuole possedere da solo tutto il tuo cuore e sedere in esso come
siede un Re sul suo trono. Se tu sapessi fare il vuoto di ogni creatura, allora Gest1 con desiderio
dovrebbe venire ad abitare presso di te. Scopriresti che tutto e perduto, cio che e affidato agli
uomini e non a Gest. Non fidarti dunque e non appoggiarti su una canna che oscilla al vento,
perché ogni carne & come I’erba, e tutta la sua gloria cadra come il fiore del campo. Sarai presto
deluso, se guarderai soltanto all’apparenza esteriore degli uomini. Se cerchi il tuo sollievo e il
tuo guadagno negli altri, sempre da capo sentirai ch’esso vien meno. Se invece cercherai Gestt
in tutte le cose, certo lo troverai. Se cerchi te stesso, anche troverai te stesso, per la tua rovina.
Nuoce infatti 'uomo a se stesso piu di ogni altro, piti che il mondo intero e di tutti i suoi

avversari, quando non cerchi Gesu*.

La riflessione dell’Imitazione di Cristo si riferisce qui in maniera precisa all’amore per
Gesu stesso. Un tale amore e posto in antitesi nei confronti di ogni altro amore umano.

N\

Ogni altro amore ¢ ricondotto infatti alla categoria del diletto, inteso come piacere, o

4 'Imitazione di Cristo, Libro I, 7, 1-2.



La spiritualita cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)
L’amore - prima unita

compiacimento; al diletto cosi inteso & contrapposta la figura dell’unico Diletto, che e
appunto lo stesso Signore Gesu Cristo.

Questa antitesi sorprende e va affrontata. La sorpresa nasce anche dalle parole di Gest,
che, almeno ad una prima lettura, sembrano assai prossime a quelle proposte
dall’Imitazione di Cristo. Ci riferiamo in particolare alla dichiarazione perentoria che Gest
propose nel giorno in cui vide che molta gente andava con lui. Egli parve quasi scoraggiare
questa gente, e disse: Se uno viene a me e non odia suo padre, sua madre, la moglie, i figli, i fratelli,
le sorelle e perfino la propria vita, non puo essere mio discepolo. Chi non porta la propria croce e non
viene dietro di me, non puo essere mio discepolo (Lc 14,26-27).

Il rischio che la nostra fede abbia bisogno del conforto di una compagnia, cioé di una
presenza di altri per sussistere, € assai consistente. Mentre I’amore che e dono dello Spirito
deve di necessita passare attraverso la strettoia della solitudine. Soltanto a condizione di
essere passati attraverso quella porta stretta, sara possibile riconoscere anche la verita
profetica di ogni altro affetto umano.

Gesu risorto, presso il lago di Tiberiade, chiedera a Pietro: Mi ami piu di costoro? Soltanto
a seguito della sua risposta positiva, Gesu conferma a Pietro la sua vocazione: Seguimi. In
quel momento, nota il vangelo, Pietro si volse indietro a guardare quel discepolo che Gesu
amava; chiese allora al Maestro: Signore, e [ui? Gesu gli rispose: Se voglio che egli rimanga finché
io venga, che importa a te? Tu sequimi (Gv 21,19-22).

Cosa ci suggerisce tutto questo? Quale forma dell’amore viene descritta? Il breve dialogo
tra Gesti e Pietro ci suggerisce quale sia la verita della meditazione dell’Imitazione di Cristo:
I"amore di Gesu chiede di passare attraverso la prova della solitudine.

Il senso di questa necessita e pitt diffusamente illustrato in un ulteriore passo

dell’Imitazione di Cristo, che di seguito riportiamo.

La prova della solitudine

Per amore di Dio, impara a staccarti anche dall’amico che ti & caro e necessario. E non
considerare cosa grave l'essere abbandonato da un amico; dovresti infatti sapere bene che noi
tutti dobbiamo alla fine separarci gli uni dagli altri. Grande e lunga ¢ la lotta che 'uomo deve
combattere dentro di sé, prima che impari a superare pienamente se stesso e verso Dio volga
con sicurezza tutto il suo affetto. Fino a che 'uomo rimane piegato su se stesso, scivola con
facilita sulle consolazioni umane.

Colui, invece, che davvero ama Cristo, che segue con amore tutte le virtl, non inciampa su
quelle consolazioni, non cerca dolcezze sensibili; cerca invece esercizi difficili e sostiene dure
fatiche a motivo di Cristo. Quando accada che ti sia concessa da Dio una consolazione
spirituale, accoglila con gratitudine; considera pero sempre che essa ¢ dono di Dio, non invece
tuo merito; e dunque non ti esaltare. Non gioire troppo, non abbandonarti a vane presunzioni;
sii piuttosto ancor pitt umile a motivo del dono, ancor pit cauto e timoroso in tutti i tuoi atti,
perché passera quel 'ora e da capo verra la prova. E quando la consolazione ti é tolta, non
scoraggiarti subito; con umilta e pazienza attendi la nuova visita del cielo, perché Dio puo farti

6



La spiritualita cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)
L’amore - prima unita

da capo dono di una grazia e di una consolazione ancora pitt grandi. Questa non e cosa nuova

e inaudita per coloro che hanno esperienza dei cammini di Dio. Nei grandi santi e nei profeti

antichi spesso c’e stata questa esperienza alternante.

Uno di essi, vivendo un momento di grazia, cosi esclamava: Nella mia prosperita io ho detto: Non

saro scosso in eterno. Venendo poi a mancare la grazia prima conosciuta, aggiunge: quando hai

nascosto il tuo volto, io sono stato turbato. Non si dispera perd nel momento in cui vive una tale
esperienza, piuttosto invoca con pit insistenza e dice: A te grido, Signore, chiedo aiuto al mio Dio.

Alla fine raccoglie il frutto della sua preghiera e rende testimonianza d’essere stato esaudito: 1l Signore

ha ascoltato e ha avuto pieta di me; Egli si e fatto mio aiuto. In che modo? Hai convertito il mio pianto

in gioia e mi hai rivestito di letizia®.

In questo testo 'amore di Gesui € posto in alternativa rispetto all’amore dell’amico,
dunque all’amore che si nutre di consolazioni sensibili. E tuttavia € poi riconosciuto come
anche le consolazioni spirituali assumano consistenza di consolazioni sensibili; infatti, le
consolazioni sono sempre e solo sensibili.

In questo testo, seguendo la traccia del Salmo 31 (30), viene descritta un’esperienza, che
certo ¢ di sempre, che tuttavia assume consistenza particolarmente insistente
nell’esperienza della persona moderna. La solitudine pare imposta a questa persona dalla
rarefazione di quel tessuto di relazioni civili, che un tempo accompagnavano la vita di
quella persona e gli restituiva la sua identita pitt profonda.

Quando vengono meno le relazioni sociali e comunitarie cosa succede? La rarefazione
delle relazioni sociali opera per se stessa nel senso di consegnare il singolo al criterio del
sentire per cercare la propria identita stuggente. La conseguenza é appunto quella di esporre
il singolo all’esperienza di vertiginose oscillazioni. Lo stato d’animo diventa quasi tutto.

Il rimedio a tale precarieta della vita, e dello stesso rapporto religioso, & cercato,
dall'Imitazione di Cristo, nella direzione immediata ed esclusiva della fede, dell’'invocazione
dunque, che assume la forma del grido. Questo rimedio & certo, alla fine, quello radicale.
Tuttavia esso non puo azzerare l'altra via, quella volta alla rinnovata scoperta del vincolo
di prossimita che da sempre lega gli umani gli uni agli altri.

Il carattere immediato ed esclusivo della via tutta interiore della preghiera minaccia di
immunizzare il credente nei confronti di un compito, al quale invece egli non puo sottrarsi,
in particolare per praticare il comandamento dell’amore: quello appunto di ritrovare le
ragioni di prossimita con i suoi fratelli e le sorelle. L'esperienza della vita entro una cella,
propria dei monaci, e propria della stessa devotio moderna, anticipa i tratti di un’esperienza
destinata a divenire comune nella nuova situazione civile; minaccia insieme di proporre di

tale esperienza una comprensione intempestivamente escatologica.

5 L'Imitazione di Cristo, Libro II, 9.2-5



La spiritualita cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)
L’amore - prima unita

3. Teresa d’Avila

Solo due cose ci chiede il Signore: I'amore di Dio e 'amore del prossimo. Qui devono
convergere i nostri sforzi. Osservando nel modo migliore questi due precetti, noi compiamo
la sua volonta: saremo cosi uniti con Lui. Ma come siamo lontani dall'adempiere questi due
precetti, come sarebbe giusto di fronte a un Dio cosi grande! Piaccia a Sua Maesta di concederei

la grazia di giungere a questo stato che, se vogliamo, € gia in nostro potere.

A mio parere, il segno piti certo per conoscere se adempiamo questi due precetti, si ha quando
noi osserviamo pienamente 'amore del prossimo; perché se amiamo Dio non possiamo
saperlo (anche se ci sono degli indizi sicuri per conoscere che lo amiamo), ma possiamo sapere
se amiamo il prossimo. Quando costaterete di essere diventate pitt capaci nell'amore del
prossimo, lo sarete diventate certamente anche nell'amore di Dio. Tanto grande é infatti
I'amore che Dio ha per noi, che, in cambio dell'amore che abbiamo per il prossimo, fara crescere
in mille modi quello che abbiamo per Lui: di questo non posso dubitare. Ecco dunque perché
e di cosi grande importanza considerare attentamente quanto noi amiamo il prossimo: se
questo amore ¢ perfetto, non ci resta altro da fare. Io credo che la nostra natura e cosi cattiva
che, se il nostro amore per il prossimo non si radica nello stesso amore di Dio, non arrivera

mai ad essere perfetto.

Poiché questo e tanto importante, cerchiamo, sorelle mie, di esaminarci nelle cose anche
piccolissime, senza far caso di quelle grandiose, il cui pensiero ci assale durante l'orazione e
che ci illudiamo di poter fare per il prossimo, anche per la salvezza di un'anima sola. Perché,
se poi le nostre opere non vi corrispondono, non abbiamo proprio motivo di credere che le

faremo in realta...

Se voi comprendeste com'¢ importante per noi questa virtl, non vi sforzereste di fare altro.
Quando vedo delle anime tutte intente a investigare sul loro tipo di orazione e assai
concentrate quando vi sono immerse (sembra che non osino muoversi per non distrarre il loro
pensiero e non perdere un po' del gusto e della devozione che vi trovano), mi rendo conto
quanto poco esse comprendano quale sia il cammino da seguire per giungere all'unione.
E pensano che tutto lo sforzo stia li. No, sorelle mie, no; opere vuole il Signore. Se vedi
un'inferma a cui puoi dare qualche sollievo, non deve importarti niente di perdere quella
devozione e patire con lei; e se soffre qualche dolore, devi sentirlo anche tu; e se fosse
necessario digiunare perché possa mangiare, devi farlo: non tanto per amore di lei, ma perché
sai che il Signore vuole cosi.

Castillo interior, moradas 5, 111, Obras Completas, a cura di Efren de la Madre de Dios e Otger Steggink,
Madrid 1962, p. 381.



La spiritualita cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)
L’amore - prima unita

4. Charles de Foucauld

Avevo detto: Voi siete dei; voi tutti, figli dell’ Altissimo” (Sal 81,6) ... Grazie, mio Dio, di questa
parola di una dolcezza suprema. Si, voi siete cosi buono che ci guardate, che ci amate come
vostri figli. Volete che vi diciamo: “Padre nostro” e che vi amiamo come un Padre, che ci

chiamiamo “fratelli” e che ci amiamo come dei teneri fratelli si amano fra di loro [...]

Siamo tutti figli dell’ Altissimo! Tutti ... il piti povero, il pit ripugnante, un neonato, un vecchio
decrepito, I'essere umano il meno intelligente, il pit1 abietto, un idiota, un pazzo, un peccatore,
il pitt grande peccatore, il pitt ignorante, I'ultimo degli ultimi, colui che ripugna di pit al fisico
e al morale ¢ un figlio di Dio, un figlio dell’ Altissimo, accompagnato da un angelo custode
brillante di bonta e di potenza...

Quanto dobbiamo stimare ogni essere umano, quanto dobbiamo amare ogni essere umano! E’
un figlio di Dio. Dio vuole che i suoi figli si amino tra di loro come un tenero padre vuole che
isuoi figli si amino tra di loro. Amiamo ogni uomo perché e nostro fratello e che Dio vuole che
lo guardiamo e 'amiamo molto teneramente come tale; perché e figlio del Dio beneamato e
adorato; perché é il premio del sangue di Nostro Signore, coperto dal suo sangue come di un
mantello; amato da Dio e da Gesii fino a consumare per lui il sacrificio del Calvario, amato da
Dio fino a dare per lui il suo figlio unigenito, amato da Gesu in associazione, in imitazione, in
unione, in conformita perfetta con Dio, e di conseguenza fino ad immolarsi lui stesso per lui.
Amiamo questo uomo che Dio ama tutti gli istanti della sua vita, al quale da con una pazienza
e una bonta infinita, fino all’'ultimo minuto della sua esistenza, i mezzi per vivere eternamente
nel cielo e avendo parte meravigliosamente all’eredita divina. Stimiamo, amiamo, dal fondo
del cuore, ogni uomo in vista di Dio, il nostro Padre comune. Stimiamo, amiamo ogni uomo

in pensieri, parole e opere”.
Abbiamo fede nella nostra fraternita con tutti gli uomini!

Charles de Foucauld, meditazioni

5. Santa Teresa di Gesut Bambino (di Lisieux)

Siccome le mie immense aspirazioni erano per me un martirio, mi rivolsi alle lettere di san
Paolo, per trovarmi finalmente una risposta. Gli occhi mi caddero per caso sui capitoli 12 e 13
della prima lettera ai Corinzi, e lessi nel primo che tutti non possono essere al tempo stesso
apostoli, profeti e dottori e che la Chiesa si compone di varie membra e che 1'occhio non puo
essere contemporaneamente la mano. Una risposta certo chiara, ma non tale da appagare i
miei desideri e di darmi la pace.

Continuai nella lettura e non mi perdetti d'animo. Trovai cosi una frase che mi diede sollievo:
«Aspirate ai carismi pitt grandi. E io vi mostrerd una via migliore di tutte» (1 Cor 12, 31).

L'Apostolo infatti dichiara che anche i carismi migliori sono un nulla senza la carita, e che

9



La spiritualita cristiana VIII: I frutti dello spirito (2025-2026)
L’amore - prima unita

questa medesima carita € la via piu perfetta che conduce con sicurezza a Dio. Avevo trovato
finalmente la pace.

Considerando il corpo mistico della Chiesa, non mi ritrovavo in nessuna delle membra che san
Paolo aveva descritto, o meglio, volevo vedermi in tutte. La carita mi offri il cardine della mia
vocazione. Compresi che la Chiesa ha un corpo composto di varie membra, ma che in questo
corpo non puo mancare il membro necessario e piti nobile. Compresi che la Chiesa ha un cuore,
un cuore bruciato dall'amore. Capii che solo I'amore spinge all'azione le membra della Chiesa
e che, spento questo amore, gli apostoli non avrebbero pitt annunziato il Vangelo, i martiri non
avrebbero piu versato il loro sangue. Compresi e conobbi che 1'amore abbraccia in sé tutte le
vocazioni, che I'amore é tutto, che si estende a tutti i tempi e a tutti i luoghi, in una parola, che
I'amore é eterno.

Allora con somma gioia ed estasi dell'animo gridai: O Gesti, mio amore, ho trovato finalmente
la mia vocazione. La mia vocazione é I'amore. Si, ho trovato il mio posto nella Chiesa, e questo

posto me lo hai dato tu, o mio Dio.

Nel cuore della Chiesa, mia madre, io sard I'amore ed in tal modo saro tutto e il mio desiderio

si tradurra in realta.

Dall’ «Autobiografia» di santa Teresa di Gestt Bambino (di Lisieux); Manuscrits autobiographiques, Lisieux 1957,
pp-227-229

10



