9 aprile 2025


16 Schede per conoscere l’ebraismo, n. 11

Ereṣ Yisrael, la terra d’Israele, è stata il centro focale dei sogni e delle aspirazioni degli ebrei sin dai tempi biblici. Il Signore disse ad Abramo: «Vattene dalla tua terra, dalla tua parentela e dalla casa di tuo padre, verso la terra che io ti indicherò» (Gn 12,1) e in essa Abramo ha vagato, scavato pozzi, curato le sue greggi comportandosi con rettitudine nei confronti di tutti. È anche la terra che Dio ha promesso ai discendenti di Abramo, che vi sarebbero ritornati dopo un lungo periodo di esilio e di schiavitù. 
La terra d’Israele è chiamata nella Torah Terra di Canaan, con particolare riferimento alla terra ad occidente del fiume Giordano. Il territorio che si estende ad oriente del Giordano viene invece per lo più chiamato nella Torah terra di Gàlaad. 
La terra di Canaan è oggetto della promessa che il Signore ha fatto ai patriarchi: «La terra dove sei forestiero, tutta la terra di Canaan, la darò in possesso per sempre a te e alla tua discendenza dopo di te; sarò il loro Dio» (Gn 17,8). Altre volte nella Torah la terra di Israele viene denominata “la terra”, senza ulteriori attribuzioni, da intendersi come terra speciale. 
Nei libri profetici, oltre che terra di Canaan, viene spesso utilizzato il termine “terra di Israele”, che sarà poi usato prevalentemente, assieme al termine “terra”, dai Maestri della tradizione rabbinica, in contrapposizione alle altre terre, denominate ḥuṣ la-hareṣ (al di fuori della terra) o ereṣ ha-ammim (terra dei popoli). Talvolta la Voce divina la chiama “la Mia terra”. 
Un ulteriore nome attribuito tradizionalmente ad Israele è Ereṣ ḥemdah (terra del desiderio), ad indicare che ad essa anelarono Abramo, Isacco e Giacobbe, tanto che Abramo acquistò la grotta di Machpelà per seppellire sua moglie Sara, il Signore impedì a Isacco di uscire da Israele e Giacobbe chiese di non essere seppellito in Egitto, ma in terra d’Israele. 
Solo molto raramente la Bibbia usa l’espressione «terra santa» ma, ciò nonostante, la terra è considerata come un dono divino a Israele. Dio sorveglia in modo speciale questa terra e ciò che in essa avviene (Dt 11,12). La proprietà appartiene infatti, in maniera esclusiva all’Eterno e il suo uso è condizionato al rispetto delle Sue leggi. Il dono fatto ad Israele non è gratuito: il Signore ha dato tre buoni doni ad Israele, la Torah, la terra d’Israele ed il mondo futuro, e nessuno di questi è stato dato se non tramite delle sofferenze (Berakhot 5a). 
La centralità di Ereṣ Yisrael è sempre stata la componente principale del culto e della coscienza ebraici. Quando si prega ci si rivolge verso la terra d’Israele, ed in particolare verso Gerusalemme ed il luogo in cui sorgeva il Santuario e il rapporto con essa si mantiene tramite l’osservanza delle festività religiose, quasi tutte legate alle stagioni agricole della Terra d’Israele, e tramite lo studio delle leggi concernenti l’uso sacro del territorio. 
Questo potente legame spirituale, ma anche fisico, diventa la componente di una identità collettiva ideale. La speranza di un ritorno alla Terra è oggetto quotidiano di preghiere e ha sviluppato un’immensa letteratura liturgica e mistica oltre alla prescrizione di vari precetti, non legati esclusivamente alla vita agricola. L’applicazione del diritto penale, ad esempio, non si può praticare fuori da Israele, ed anche in Israele alcuni precetti hanno bisogno di condizioni preliminari quali la sovranità di tutto il popolo ebraico nella propria terra. 
Il rapporto tra Terra, popolo e Torah ha esercitato, nel corso della storia, un influsso decisivo in tutte le comunità ebraiche, e la nostalgia della patria perduta ha spinto gli ebrei sulla strada del Ritorno. All’epoca in cui il sionismo politico invia in Palestina le prime ondate di immigrazione, una comunità ebraica esiste già nelle vecchie città sante di Gerusalemme, Tiberiade, Safed e Chevron, sin dai tempi antichi. 
Il vecchio Yishuv, ossia la comunità preesistente alle immigrazioni più recenti, era molto povero e ortodosso e viveva dell’elemosina delle comunità ebraiche diasporiche. Esso testimonia la continuità della presenza degli ebrei in Palestina ed è espressione del fervore religioso, della speranza del Ritorno, delle ondate di entusiasmo messianico che vedranno le loro aspirazioni trasformarsi in una realtà politica proprio con il movimento nazionale ebraico, denominato sionismo. 
Il sionismo è il movimento per l’autodeterminazione politica del popolo ebraico, che ha portato nel 1948 alla nascita dello Stato d’Israele. Criticare il governo israeliano per una sua decisione vuol dire essere antisionisti? Evidentemente no. Non riconoscere al popolo ebraico il diritto alla propria vita nazionale invece sì. 
Prima della nascita dello Stato d’Israele c’erano degli ebrei sionisti e degli ebrei antisionisti, erano opzioni lecite. Essere antisionisti oggi significa volere la distruzione di uno Stato, non perfetto, ma democratico, che ha nove milioni di cittadini. 
Le autorità ecclesiastiche sono state per lo più contraria al sionismo e alla nascita dello Stato d’Israele, inizialmente con motivazioni religiose legate al non riconoscimento della messianicità di Gesù, ma dal 1994 sono iniziate regolari relazioni diplomatiche tra Israele e la Santa Sede, con l’apertura di una nunziatura in Israele e di una ambasciata israeliana a Roma. 

Bibliografia 
M. Buber, Sion. Storia di un’idea, Marietti, Genova 1987. 
P. Lenhardt, La terra d’Israele e il suo significato per i cristiani. Il punto di vista di un cattolico, Morcelliana, Brescia 1994. [2 ed. a cura di M. Giuliani, 2023].
J. Ma ritain, Il mistero d’Israele, Massimo, Milano 1992.



2. Terra legata a un giuramento in cui si deve entrare

«Mosè ricevette Torah dal Sinai la trasmise a Giosuè…» Pirqè Avot 1,1 
Per il giudaismo rabbinico tutto comincia dal Sinai. 
Il Sinai è posto al di fuori della terra d’Israele
Mosè vede ma non entra nella Terra di Canaan («Il Signore gli [a Mosè] disse: "Questa è la terra per la quale io ho giurato ad Abramo, a Isacco e a Giacobbe: “Io la darò alla tua discendenza". Te l'ho fatta vedere con i tuoi occhi, ma tu non vi entrerai!"»Dt 34,4), lo farà Giosuè
    La promessa della terra è comunicata attraverso l’a-territorialità della parola. Il Sinai è perpetuamente ricordato come inizio della rivelazione e della trasmissione, vale a dire nel tempo e non già nello spazio. 
Per tutta la tradizione il popolo ebraico è nato in Egitto. Il primo precetto dato a Israele come popolo riguarda il tempo e non lo spazio: «Questo sarà per voi il primo dei mesi» (Esodo 12,
Anche per la Torah scritta il popolo ebraico la terra non va pensata come terra madre. Lo dimostra anche la chiamata di Abramo in cui il ripetuto aggettivo «tuo» è connesso ad altri luoghi ed altri legami. È l’antitesi di: «Dio, patria, famiglia» (secondo la tradizione rabbinica il padre di Abramo era idolatra): «Vattene dalla tua terra, dalla tua parentela e dalla casa di tuo padre, verso la terra che io ti indicherò» (Gen 12,1).

Deuteronomio, 26,1-9
[bookmark: _Hlk195080040] «1Quando sarai entrato nella terra che il Signore, tuo Dio ti dà in eredità e la possederai e là ti sarai stabilito, 2prenderai le primizie di tutti i frutti del suolo da te raccolti nella terra che il Signore, tuo Dio, ti dà, le metterai in una cesta e andrai al luogo che il Signore, tuo Dio, avrà scelto per stabilirvi il suo nome. 3Ti presenterai al sacerdote in carica in quei giorni e gli dirai: «Io dichiaro oggi al Signore, tuo Dio, che sono entrato nella terra che il Signore ha giurato ai nostri padri di dare a noi». 4Il sacerdote prenderà la cesta dalle tue mani e la deporrà davanti all'altare del Signore, tuo Dio, 5e tu pronuncerai queste parole: “Mio padre [vale a dire Giacobbe-Israele] era un Arameo errante, scese l’Egitto con poca gente e vi divenne un popolo grande, forte e numeroso. 6Gli Egiziani ci maltrattarono, ci umiliarono e ci imposero una dura schiavitù. 7Allora gridammo al Signore, al Dio dei nostri padri, e il Signore ascoltò la nostra voce, vide la nostra umiliazione, la nostra miseria e la nostra oppressione; 8il Signore ci fece uscire dall’Egitto con mano potente e con braccio teso, spargendo terrore e operando segni e prodigi. 9Ci condusse in questo luogo [il Tempio di Gerusalemme] e ci diede questa terra dove scorrono latte e miele».

Ambientazione letteraria. Il Deuteronomio è costituito da una serie di discorsi pronunciati da Mosè alla fine della sua vita, dopo quarant’anni di deserto. In questo brano, però, il riferimento è proiettato in avanti, si è in terra d’Israele, presso il Tempio e nel contesto dell’offerta delle primizie del suolo. 
La situazione sembra orientata a celebrare il ritmo ciclico delle stagioni. Eppure, proprio quando si è ormai stanziali e si coltiva la terra, si racconta la propria storia. 
Primato del tempo sullo spazio?
 L’offerta esige la mediazione sacerdotale, ma l’atto di narrare va compiuto in proprio da parte di ogni ebreo che raccontando si identifica con quella storia che prende le mosse da Giacobbe-Israele (Haggadah di Pesach: «di generazione in generazione ognuno deve considerare sé stesso come se fosse uscito dalla terra d’Egitto»).
Il racconto va da una originaria erranza a una memore stanzialità che si riconosce figlia legittima di quella vicenda. 

 Altra interpretazione. Nella tradizione ebraica vi è però un altro modo di incominciare il racconto.  Leggendo in maniera diversa il verbo (’arammi ’oved ’avi), il senso del verso muta ed è in tal modo che è recepito sia nella Haggadah di Pesach sia nella LXX, sia dalla Vulgata.  Il passo, ora, suona così: 

«L’Arameo [vale a dire Labano, suocero di Giacobbe] voleva eliminare [perseguitava] mio padre [Giacobbe]». 
[Vulgata: «Syrus persequebatur patrem meum»]
Poi la vicenda si snoda in maniera analoga alla precedente. La chiave di lettura è però mutata in modo complessivo: qui si tratta di ripercorrere la storia di un popolo perseguitato fin dall’inizio, ma anche continuamente assistito da Dio. La persecuzione e la risposta presente nell’aiuto divino divengono i perni su cui ruota una forma particolare di identità ebraica.
. 
Coniugate in forme diverse, restano ancora oggi percepibili le due polarità prima descritte: da un lato vi è la volontà di privilegiare in modo affermativo la lunga, complessa ed «errante» storia degli ebrei, senza dare un peso determinante alla pur innegabile componente di minaccia; dall’altra vi è la propensione a guardare all’identità ebraica come formatasi, fin dall’inizio, all’insegna dalla persecuzione. L’essere stati perseguitati alimenta il senso di sentirsi in ogni caso dei minacciati. 


La «terra che il Signore ha giurato ai nostri padri di dare»

All’origine occorre entrare non ritornare alla terra. Invece di radici stanziali c’è giuramento del Signore. I padri sono coloro a cui è stato comunicato il giuramento non coloro che sono entrati nella terra su cui al più hanno soggiornato come gherim. 

Genesi 23 1 Gli anni della vita di Sara furono centoventisette: questi furono gli anni della vita di Sara. 2Sara morì a Kiriat-Arbà, cioè Ebron, nella terra di Canaan, e Abramo venne a fare il lamento per Sara e a piangerla.
3Poi Abramo si staccò dalla salma e parlò agli Ittiti: 4"Io sono forestiero [gher] e di passaggio in mezzo a voi. Datemi la proprietà di un sepolcro in mezzo a voi, perché io possa portar via il morto e seppellirlo” ...

Genesi 15, 18-21
«In quel giorno il Signore concluse quest’alleanza con Abram:
“alla tua discendenza
ti do questa terra,
dal fiume d’Egitto
al grande fiume, il fiume Eufrate”.
La terra dove abitano i Keniti, i Kenizziti, i Kadmoniti, 20gli Ittiti, i Perizziti, i Refaìm, 21gli Amorrei, i Cananei, i Gergesei e i Gebusei"».

    Il fatto che la terra non sia terra madre bensì terra “giurata” e “data” a un popolo che si trova altrove («alla tua discendenza») significa, dare come eredità una terra in precedenza abitata da altri.  

   La terra è da conquistare.
Fa parte della narrazione biblica - non degli accadimenti ricostruibili storicamente – essere chiamati a cacciare/sterminare (cherem)i sette popoli che abitano la terra. Lo cherem è dal punto di vista narrativo una componente fondamentale.

Deuteronomio 7

1Quando il Signore, tuo Dio, ti avrà introdotto nella terra in cui stai per entrare per prenderne possesso e avrà scacciato davanti a te molte nazioni: gli Ittiti, i Gergesei, gli Amorrei, i Cananei, i Perizziti, gli Evei e i Gebusei, sette nazioni più grandi e più potenti di te, 2quando il Signore, tuo Dio, le avrà messe in tuo potere e tu le avrai sconfitte, tu le voterai allo sterminio. Con esse non stringerai alcuna alleanza e nei loro confronti non avrai pietà. 3Non costituirai legami di parentela con loro, non darai le tue figlie ai loro figli e non prenderai le loro figlie per i tuoi figli, 4perché allontanerebbero la tua discendenza dal seguire me, per farli servire a dèi stranieri, e l'ira del Signore si accenderebbe contro di voi e ben presto vi distruggerebbe…».
.

«“In principio creò Dio il cielo e la terra”. “In principio”. R. Yișḥaq disse: La Torah avrebbe dovuto avere inizio con “Questo sarà per voi il primo dei mesi” (Es 12,1), che è il primo comandamento dato a Israele. Per quale ragione allora comincia con il racconto della creazione?  “Ha mostrato al suo popolo la potenza delle sue opere, alfine di poter dare loro l’eredità delle nazioni” (Sal 111,6). Infatti se i popoli del mondo dicessero a Israele: “Voi siete dei predon, perché avete preso con la forza le terre appartenenti alle sette nazioni!”, essi potrebbero replicare loro: “Tutta la terra appartiene al Santo, benedetto Egli sia: è lui che l’ha creata e l’ha data a chi parve giusto ai suoi occhi. Con un atto della sua volontà egli l’ha tolta loro e l’ha data a noi.» (Rashi di Troyes -1040-1105 - a Genesi 1,1).

Da un lato li voterai allo sterminio e da l’altro non farai mai sposare con loro i tuoi figli e le tue figlie per il rischio di cadere nell’idolatria. Se fossero stati effettivamente sterminati il problema, con ogni evidenza, non sarebbe sorto Il cacciare/sterminare entra in urto con la constatazione che, in realtà, altri popoli permangono su quella terra. Dopo la guerra di conquista – cfr. il libro di Giosuè -, avvengono delle guerre con popolazioni che invece di essere annientate sono sempre presenti, cfr. i libri dei Giudici e 1-2 Samuele.

Amalek

Deuteronomio 25
«17Ricòrdati di ciò che ti ha fatto Amalèk lungo il cammino, quando uscivate dall'Egitto: 18come ti assalì lungo il cammino e aggredì nella tua carovana tutti i più deboli della retroguardia, mentre tu eri stanco e sfinito. Non ebbe alcun timor di Dio. 19Quando dunque il Signore, tuo Dio, ti avrà assicurato tranquillità, liberandoti da tutti i tuoi nemici all'intorno nella terra che il Signore, tuo Dio, sta per darti in eredità, cancellerai la memoria di Amalèk sotto il cielo. Non dimenticare!

Il brano parte dall'individuazione di un nemico assoluto: Amalèk; poi invita a ricordare quanto fece agli ebrei al fine di compiere una damnatio memoriae «raschierai via il ricordo di Amalèk sotto il cielo non te lo dimenticare» (Dt 25,17-19). La negazione non sta nel puro e semplice oblio, ma nel ricordarsi di cancellare dalla memoria Amalèk. L'imperativo qui si raggomitola su sé stesso. Si può comandare di ricordare, ma non è dato, «per la contradizion che nol consente», di ordinare l’oblio. Se si crea un nemico assoluto anche quando lo si sconfigge si è sempre prigionieri della sua ombra. 

Filistei
I filistei sono nemici perenni di Israele ma «popoli del mare» non sono presentati come una popolazione contro la quale esercitare lo cherem. Indicativa in proposito la figura del re Saul che detronizzato da Samuele per ordine divino in quanto non ha condotto fino in fondo lo cherem contro Amalèk (1Sam 15), e muore in battaglia contro i filistei a Gelboe (1Sam 31),




Gebusei
 Gerusalemme è anch’essa città conquistata. Davide la strappò ai Gebusei per sua volontà e non a seguito di un comando divino (cfr. 2 Samuele 5,6-10). Gerusalemme fu resa città “santa” solo in seguito con il trasferimento in essa dell’arca dell’alleanza (cfr. 2Sam 6)].

La terra è del Signore
Levitico 20 
«22Osserverete dunque tutte le mie leggi e tutte le mie prescrizioni e le metterete in pratica, perché la terra dove io vi conduco per abitarla non vi vomiti. 23Non seguirete le usanze delle nazioni che io sto per scacciare dinanzi a voi; esse hanno fatto tutte quelle cose, perciò ho disgusto di esse 24e vi ho detto: Voi possederete il loro suolo; ve lo darò in proprietà. È una terra dove scorrono latte e miele. Io il Signore, vostro Dio, vi ho separato dagli altri popoli» (cfr. Lv 18, 24-28).
Il risiedere stabilmente nella terra è subordinato all’osservanza delle leggi e prescrizioni. 
Levitico 25
23Le terre non si potranno vendere per sempre, perché la terra è mia e voi siete presso di me come forestieri (gherim) e ospiti (toshavim). 24Perciò, in tutta la terra che avrete in possesso, concederete il diritto di riscatto per i terreni.


3. Il ritorno
Il ritorno presuppone un precedente allontanamento. Ritornare non equivale ad entrare. 

«Il Signore, tuo Dio, ti ricondurrà nella terra che i tuoi padri avevano posseduto e tu nei riprenderai possesso. Egli ti farà felice e ti moltiplicherà più dei tuoi padri» (Dt 30,8).

2 Cronache 36 [parole con cui si conclude il Tanak]
= a Esdra 1,1-3

20Il re deportò a Babilonia gli scampati alla spada, che divennero schiavi suoi e dei suoi figli fino all'avvento del regno persiano, 21attuandosi così la parola del Signore per bocca di Geremia: «Finché la terra non abbia scontato i suoi sabati, essa riposerà per tutto il tempo della desolazione fino al compiersi di settanta anni» [cfr. Ger 25,11-12; 29,10].
22Nell'anno primo di Ciro, re di Persia, perché si adempisse la parola del Signore pronunciata per bocca di Geremia, il Signore suscitò lo spirito di Ciro, re di Persia, che fece proclamare per tutto il suo regno, anche per iscritto: 23«Così dice Ciro, re di Persia: "Il Signore, Dio del cielo, mi ha concesso tutti i regni della terra. Egli mi ha incaricato di costruirgli un tempio a Gerusalemme, che è in Giuda. Chiunque di voi appartiene al suo popolo, il Signore, suo Dio, sia con lui e salga!"».
     
Secondo la storiografia biblica con l'editto di Ciro (con il quale per il popolo ebraico iniziò l'età persiana durata fino all'avvento di Alessandro Magno), i deportati di Giuda ottennero il permesso di rientrare in patria e di riedificarvi un luogo di culto. Il ritorno, mai completo, avvenne in varie ondate protrattesi per almeno un secolo. 
I profeti Aggeo e Zaccaria associarono la redenzione d'Israele alla restaurazione della monarchia e alla edificazione di un nuovo Tempio il quale fu effettivamente consacrato verso lo scadere del VI secolo a.C. Esso però aveva ben poco a che vedere con lo splendore annunciato al suo riguardo dai profeti esilici (Ezechiele e Deuteroisaia). Si trattò di una realtà modesta; peraltro anche la ricostruzione delle mura di Gerusalemme fu operazione travagliata condotta a termine in un clima di ostilità da parte delle popolazioni circonvicine. 
    Le vicende a cui ora si è alluso sono contenute soprattutto nei libri di Esdra e Neemia. Si tratta di scritti dedicati a presentare la società giudaica che si stava formando attraverso le varie ondate di rimpatri dei deportati a Babilonia. 
Coloro che venivano dalla Mesopotamia si sentivano portatori di un messaggio religioso più puro e forte di quello, per loro inficiato di sincretismo, proprio della parte di popolazione rimasta in terra di Giuda. 
All'egemonia babilonese si era sostituita quella persiana. Neemia era il governatore imposto dai nuovi sovrani. Si è di fronte a una situazione difficile, ricca di tensioni sia esterne sia interne. Esistono profeti post-esilici (Zaccaria, Aggeo, Malachia), ma nei libri di Esdra e Neemia  è come se la loro voce non ci fosse. 
    La fase storica postesilica appare negli studi recenti sempre più decisiva per la stessa formazione del Pentateuco. In effetti, entro l’impero persiano l’autonomia dei vari popoli comportava che essi presentassero al re una stesura delle loro leggi e ciò ha, con ogni probabilità, influito in maniera determinante sulla redazione di quelle peculiari a Israele. Vi è un nesso tra il ruolo affidato alla Torah e una situazione in cui Israele è privo indipendenza. Il popolo è sulla propria terra, ma non è davvero libero; anche quando si è privi di re, è dato avere le proprie leggi. In termini contemporanei, si direbbe che si gode di una certa autonomia pur non essendoci indipendenza (simbolicamente si potrebbe alludere alle condizioni dello Yishuv ebraico sotto mandato britannico nel periodo tra le due guerre mondiali). 
Questa autonomia si esercita attuando in processo si separazione dalla popolazione lì già presente e con l’espulsione della componente considerata estranea (espulsione delle spose straniere e dei figli dei matrimoni misti). L’espressione ‘am ha-arez [ș] per indicare quelli che erano già li assume un significato negativo.

Esdra 4
«Quando i nemici di Giuda e di Beniamino vennero a sapere che gli esuli rimpatriati stavano costruendo un tempio al Signore, Dio d'Israele, 2si presentarono a Zorobabele e ai capi di casato e dissero: "Vogliamo costruire anche noi insieme con voi, perché anche noi, come voi, cerchiamo il vostro Dio; a lui noi facciamo sacrifici dal tempo di Assarhàddon, re d'Assiria, che ci ha fatto salire qui". 3Ma Zorobabele, Giosuè e gli altri capi di casato d'Israele dissero loro: "Non conviene che costruiamo insieme una casa al nostro Dio; noi soltanto la costruiremo al Signore, Dio d'Israele, come Ciro, re di Persia, ci ha ordinato". 4Allora la popolazione locale [‘am ha-arez, qui in sostanza identificata con i samaritani] si mise a scoraggiare il popolo dei Giudei e a intimorirlo perché non costruisse. 5Inoltre con denaro misero contro di loro alcuni funzionari, per far fallire il loro piano; e ciò per tutto il tempo di Ciro, re di Persia, fino al regno di Dario, re di Persia».

Per l’espulsione delle spose straniere e dei loro figli Esdra 9-10    
Esd 10,3
  
«3Facciamo dunque un patto con il nostro Dio, impegnandoci a rimandare [radice șy’ «uscire», perciò espellere] tutte le donne e i figli nati da loro [...] e rispettando il comando del nostro Dio. Si farà secondo la legge!».
Rimandare è traduzione fuorviante le donne giudicate straniere fanno parte del popolo della terra, vale a dire della popolazione locale (cfr. Esd 10,2)

   

