26 marzo 2025


CEI-UCEBI 16 Schede per conoscere l’ebraismo

Scheda n. 4
L’elezione di Israele

L’elezione divina d’Israele è un tema che viene spesso presentato come se si opponesse all’universalità dell’amore divino e al principio dell’universale uguaglianza degli uomini, una delle principali conquiste della modernità. 
[bookmark: _Hlk193860100]Che Israele sia “scelto” non vuol dire che sia o che ritenga di essere migliore degli altri: Dio scelse un piccolo popolo per realizzare il suo progetto a beneficio di tutta l’umanità. Fin dalla vocazione di Abramo – il primo che nella Bibbia è chiamato ebreo (‘ivrì) –, è chiara la destinazione universale di questa scelta di un singolo: «In te si diranno benedette tutte le famiglie della terra» (Gn 12,3b). 
Ma nella Bibbia l’attenzione all’universalità inizia già con Noè, ben prima di Abramo. È infatti con lui – ossia con la nuova umanità uscita dal Diluvio – che viene stipulato il primo patto. 
Nell’ebraismo, perciò, vi è una duplice struttura di alleanza e di elezione, articolata in noachismo (alleanza con Noè e la sua discendenza) e mosaismo (alleanza di Mosè). 
Mentre chi entra nell’alleanza di Mosè è tenuto all’osservanza di 613 precetti (miṣwot), il noachide (il discendente di Noè e quindi ogni uomo) è tenuto a rispettare sette precetti: 1) istituzione di tribunali (ogni società umana ha bisogno di giustizia); 2) divieto di blasfemia; 3) divieto di idolatria; 4) divieto di adulterio; 5) divieto di omicidio; 6) divieto di furto; 7) divieto di mangiare una parte di un animale vivo (divieto di crudeltà nei confronti degli animali). Rispettando tali comandamenti il noachide entrerà nel mondo a venire, ossia avrà parte alla vita eterna. 
Alcuni autori considerano l’alleanza noachide compatibile con tutte le culture e con tutti i diversi modi di essere umani: in questo senso può davvero essere definita universale. Il messaggio fondamentale della Bibbia ebraica, infatti, è che l’universalità, il patto con Noè, è solo il contesto e il preludio dell’irriducibile molteplicità delle culture. 
Se si esaminano le relazioni tra Giacobbe ed Esaù da una parte, come pure quella tra Isacco e Ismaele dall’altra, si nota come un’attenzione più corretta ai testi può portare a vedere possibilità di riconciliazione tra ebraismo, cristianesimo e islamismo, anche là dove apparentemente vi sono conflitti insanabili. L’elezione degli uni non è in contrasto con l’elezione. Questa idea è stata ampiamente sviluppata da Rav Jonathan Sacks in Non nel nome di Dio: «L’unità in cielo crea diversità sulla terra. Lo stesso vale per le civiltà. Il messaggio fondamentale della Bibbia ebraica è che l’universalità – il patto con Noè – è solo il contesto e il preludio dell’irriducibile molteplicità delle culture, quei sistemi di significato tramite i quali gli esseri umani hanno cercato di comprendere il rapporto che li lega, il mondo e la sorgente dell’essere. L’affermazione platonica dell’universalità della verità è valida quando la si applica alla scienza e alla descrizione di ciò che è. Non lo è se la si applica all’etica, alla 
spiritualità e al nostro senso di ciò che dovrebbe essere. Vi è una differenza tra physis e nomos, tra descrizione e prescrizione, natura e cultura. Le culture sono come le lingue. Il mondo che descrivono è lo stesso, ma i modi in cui lo fanno sono quasi infinitamente variabili». 
Nella teologia cristiana la propria elezione non si sostituisce a quella d’Israele, ma la completa, nel senso che realizza quell’apertura alle genti che è promessa a Israele. Come afferma il Concilio Vaticano II, “La Chiesa di Cristo infatti riconosce che gli inizi della sua fede e della sua elezione si trovano già, secondo il mistero divino della salvezza, nei patriarchi, in Mosè e nei profeti. Essa confessa che tutti i fedeli di Cristo, figli di Abramo secondo la fede, sono inclusi nella vocazione di questo patriarca e che la salvezza ecclesiale è misteriosamente prefigurata nell’esodo del popolo eletto dalla terra di schiavitù. Per questo non può dimenticare che ha ricevuto la rivelazione dell’Antico Testamento per mezzo di quel popolo con cui Dio, nella sua ineffabile misericordia, si è degnato di stringere l’Antica Alleanza, e che essa stessa si nutre dalla radice dell’ulivo buono su cui sono stati innestati i rami dell’ulivo selvatico che sono i gentili” (Nostra Aetate, 4). È questa la base che consente la collaborazione tra ebrei e cristiani per «la riparazione del mondo» (il tikkun olam) di cui tutta l’umanità ha così urgente bisogno. 
Esempi recenti di tale collaborazione fattiva nell’ambito degli studi sono i due testi segnalati in bibliografia La Bibbia dell’Amicizia e Non nel nome di Dio. Nel primo, ebrei e cristiani presentano le loro letture dei testi sacri, in una comune scoperta delle ricchezze della Parola, nel secondo si confrontano su passi difficili delle Scritture che, quando sono stati male interpretati, hanno creato gravi danni nei secoli trascorsi e rischiano di continuare a crearli se non li si affronta in modo nuovo. 

Bibliografia 
AA.VV., La Bibbia dell’Amicizia, a cura di M. Cassuto Morselli – G. Michelini, 3 voll., San Paolo, Cinisello Balsamo 2019-2021. 
E. Benamozegh, Il noachismo, Marietti, Genova-Milano 2006. 
Id., Israele e l’umanità, Marietti, Bologna 2016. 
J. Sacks, Non nel nome di Dio. Confrontarsi con la violenza religiosa, Giuntina, Firenze 2017. 
J.M. Sweeney (a cura di), Gesù non fu ucciso dagli ebrei. Le radici cristiane dell’antisemitismo, Terra Santa, Milano 2020.

Note di commento

«In te si diranno benedette tutte le famiglie della terra» (Gn 12,3b). L’ebraico nivrekhu vekhà kol mishpechot ha-adamah può essere reso, ed è una delle interpretazioni tradizionali, anche con un riflessivo: «in te si benediranno tutte le famiglie della terra (adamah collegabile all’origine unitaria in adam)». Con tutto ciò resta una universalità asimmetrica – tutte ma in Abramo – coerente con il concetto di elezione ma antitetica alla visione moderna di una uguaglianza paritetica degli esseri umani. Per intenderci: saranno benedette in Abramo non in Buddha. 
Più complessa la questione di Gal 3,29: «Se appartenete a Cristo, allora siete discendenza di Abramo eredi secondo la promessa».

«Mentre chi entra nell’alleanza di Mosè è tenuto all’osservanza di 613 precetti (miṣwot)…» La frase non corrisponde al vero. Nessun ebreo e tanto meno nessuna ebrea è tenuto a osservare né in passato, né tanto meno oggi 613 precetti, i quali rappresentano un modo con cui la Torah orale indica la via per rendere Israele un «popolo santo (goy qadosh) nel suo complesso. L’impossibilità di osservarli da parte di un singolo deriva da più fattori: ci sono precetti riservati ai maschi (cfr. per es. la circoncisione) e altri alle femmine (cfr. per es. la purificazione post-mestruale); ci sono precetti che valgono solo per i kohanim (sacerdoti) (cfr. per es. l’obbligo di sposare solo una vergine ebrea) ma non per gli altri; ci sono precetti che valgono solo in terra d’Israele (per es. quelli agricoli) ma non valgono per gli ebrei della diaspora (n. b. secondo l’halakhah classica non esiste alcun precetto che obblighi  un ebreo della diaspora a trasferirsi in terra d’Israele); esistono precetti che nessuno è nelle condizioni di osservare, in primis  quelli sacrificali attuabili solo nel Santuario di Gerusalemme a opera della classe sacerdotale.

1. L’elezione di Israele: alcuni fonti bibliche 

Esodo 19 
1Al terzo mese dall'uscita degli Israeliti [alla lettera, figli di Israele] dalla terra d'Egitto, nello stesso giorno [ha-yom ha-zeh, alla lettera “in questo giorno”, chiosa rabbinica tradizionale: è come se la Torah fosse rivelata oggi] essi arrivarono al deserto del Sinai. 2Levate le tende da Refidìm, giunsero al deserto del Sinai, dove si accamparono; Israele si accampò davanti al monte.
3Mosè salì verso Dio, e il Signore lo chiamò dal monte, dicendo: «Questo dirai alla casa di Giacobbe e annuncerai agli Israeliti: 4"Voi stessi avete visto ciò che io ho fatto all'Egitto e come ho sollevato voi su ali di aquile e vi ho fatto venire fino a me. 5Ora, se darete ascolto alla mia voce e custodirete la mia alleanza, voi sarete per me una proprietà particolare [sugullah] tra tutti i popoli (‘ammim); mia infatti è tutta la terra (arez)! 6Voi sarete per me un regno di sacerdoti (mamlekhet kohanim) e una nazione santa (goy qadosh)". Queste parole dirai agli Israeliti».

Segullah: proprietà, possedimento, dominio, possesso. 

Deuteronomio 7
6Tu infatti sei un popolo consacrato (‘am qadosh) al Signore, tuo Dio: il Signore, tuo Dio, ti ha scelto (verbo, bachar) per essere il suo popolo particolare (‘am segullah) fra tutti i popoli che sono sulla terra. (alla lettera, fra tutti gli ‘ammim che sono sulla faccia dell’adamah)
7Il Signore si è legato a voi e vi ha scelti, non perché siete più numerosi di tutti gli altri popoli - siete infatti il più piccolo di tutti i popoli -, 8ma perché il Signore vi ama e perché ha voluto mantenere il giuramento fatto ai vostri padri,

Deuteronomio 14
2Tu sei infatti un popolo conscrato (‘am qadosh) al Signore, tuo Dio, e il Signore ti ha scelto (per essere il suo popolo particolare (‘am segullah) fra tutti i popoli che sono sulla terra (alla lettera, fra tutti gli ‘ammim che sono sulla faccia dell’adamah)

Deuteronomio 26
18Il Signore ti ha fatto dichiarare oggi che tu sarai il suo popolo particolare (‘am segullah), come egli ti ha detto, ma solo se osserverai tutti i suoi comandi (mișwot). 

Si è segullah per il Signore, il fondamento dell’elezione è “teologico”, «il Signore vi ama». L’elezione non implica alcuna qualità intrinseca al popolo ebraico. Essa però è posta a fondamento della distinzione tra Israele e Genti. L’ idea di elezione non è direttamente universale in quanto fondata su una distinzione tra eletti ed elettori. Il “grande elettore” in questo caso è Dio, ma l’oggetto della distinzione sono i popoli (gli altri “candidati”) non le altre religioni. Cfr. il midrash in base al quale Dio avrebbe chiesto prima ad altri popoli (Sifrè Devarim, Pisqa, 343).


 È una scelta distintiva che implica che il Dio di Israele è il Dio di tutti i popoli e non che il Dio di tutti è anche il Dio d’Israele. 
Asimmetrica è la stessa autodefinizione divina rivelata nella scena del roveto ardente: «Io sono il Dio di tuo padre, il Dio di Abramo, il Dio di Isacco, il Dio di Giacobbe» (Es 3,6; cfr.  Mt22,32). Lo è non solo per la nota contrapposizione proposta da Pascal con il Dio dei filosofi (quest’ultimo sì direttamente universale), ma anche per la scelta di qualificare il nome di Dio in relazione ai nomi dei tre patriarchi. 

A questo proposito è citabile una glossa tradizionale al primo versetto dello Shema‘: «il Signore nostro Dio è Uno»: «La spiegazione di Rashi (1040-1105), nella sua concisione, è molto significativa: “Ascolta Israele, il Signore che ora è riconosciuto come Dio soltanto da noi, in futuro sarà riconosciuto come Essere supremo da tutte le creature”» (E. Kopciowski, Shema ‘, Effatà. Cantalupa, TO, 2004, p. 41). 


La gratuità della scelta implica la sua concreta accettazione da parte dei figli d’Israele e la conseguente dimensione condizionale: «Ora, se darete ascolto alla mia voce e custodirete la mia alleanza, voi sarete per me una proprietà particolare (segullah)». 

«Regno di sacerdoti», non si è sacerdoti per sé stessi, secondo una visione ebraica tradizionale qui è indicata la funzione mediatrice/sacerdotale di Israele nei confronti degli altri popoli;
qualche volta è stata anche interpretata nella sua qualità di «vittima vicaria».
 Nel corso della cosiddetta crociata popolare di fine XI secolo, la valle del Reno fu teatro di immense stragi di ebrei i quali preferirono la morte al battesimo. Nella sua Troyes, Rashi, il grande commentatore della Bibbia e del Talmud, lo seppe. Egli conosceva quelle comunità: da giovane aveva studiato a Worms. Gli ultimi avvenimenti fecero virare la sua lettura dei canti del Servo   del Signore verso l’area della sofferenza vicaria. L’ interpretazione da lui proposta trova il proprio fulcro nel fatto che a parlare è il “noi” delle genti (i non ebrei) le quali, dopo, si accorgono del cumulo di dolore riversato sul dorso d’Israele: 

«“Eppure lui portava le nostre malattie” (Isaia 53,4). Ma adesso ci rendiamo conto che non era solo conseguenza della sua umiliazione. Il Servo era castigato con le sofferenze affinché (i peccati di) tutti i popoli fossero espiati dalle sofferenze d’Israele. La malattia che dovrebbe essere venuta su di noi [genti], l’ha presa su di lui […] “E intercedeva per i peccatori” (Isaia 53,12) con le sue sofferenze, perché per mezzo suo si è realizzata la salvezza de mondo».[footnoteRef:1]  [1:   Cfr. A. Mello, Il Servo sofferente nella tradizione ebraica in P. Coda, M. Crociata (edd.), Il crocifisso e le religioni, Città Nuova, Facoltà Teologica di Sicilia, Roma 2003, p. 105.] 


Lo stesso Rashi in un altro e precedente testo offre un’interpretazione di tutt’altro tenore Es 19,5: 
«Un tesoro caro (segullah) come “tesori del re” [cfr. Qo 2,8] […] E non dite che solo voi mi appartenete e che non posseggo anche gli altri popoli. Che io porto per voi un amore particolare ciò è evidente, perché “a Me appartiene tutta la terra”, Ed essi per me sono come un niente» (trad.it. S.J. Sierra).

Nel antico profeta scrittore Amos  (VIII sec. a.C) si legge: 
3 1Ascoltate questa parola,
che il Signore ha detto riguardo a voi,
figli d'Israele,
e riguardo a tutta la stirpe (mishpachah)
che ho fatto salire dall'Egitto:
2"Soltanto voi ho conosciuto (verbo yada‘)
tra tutte le stirpi della terra (mishpechot adamah);
perciò io vi farò scontare
tutte le vostre colpe. 

9 18 Non siete voi per me come gli Etiopi,
figli d'Israele?
Oracolo del Signore.
Non sono io che ho fatto uscire Israele dal paese d'Egitto,
i Filistei da Caftor e gli Aramei da Kir?

Un commento ebraico contemporaneo: «L’esodo da solo non è affatto garanzia di essere eletti: è qualcosa che Israele condivide con altri popoli. Soltanto tramite l’accettazione della servitù di Dio viene accolta l’elezione» (Rikvah Schärf Kluger [psicanalista junghiana 1907-1987], L’idea di popolo eletto in Psiche e Bibbia, Giuntina, Firenze 1991, p.43)


Fine scheda 6 «Precetti e valori» «L’insieme dei precetti (miṣwot) ha dunque lo scopo di fare di Israele il popolo eletto, non nel senso che abbia degli speciali privilegi ma, al contrario, un popolo che abbia doveri molto più gravosi e responsabilità molto più pesanti degli altri, allo scopo di costituire una società modello, in cui le idee di uguaglianza e fratellanza di tutti gli uomini, di giustizia, di amore si traducano in atti concreti nella vita di ogni giorno». 
La visione di essere un modello presupporrebbe la imitabilità, mentre l’idea di elezione legata a
determinati precetti presuppone la peculiarità (si trattò di discorsi tutt’altro che teorici all’interno delle comunità cristiane dell’origini. Basti pensare all’estensione o meno ai gentili credenti della circoncisione). Non a caso la titolazione della scheda 6 comporta la presenza di due termini, il secondo dei quali, «valori», estraneo al lessico del giudaismo rabbinico.



2.I precetti noachici

I precetti noachici si rifanno al riferimento nono capitolo della Genesi. Siamo alla conclusione della storia del diluvio universale dove si narra che il Signore, dopo aver espresso il divieto di spargere sangue, stabilisce un'alleanza (berìt) tra sé e tutto il creato. A partire da questa pagina biblica vengono elaborati i cosiddetti sette precetti dei figli di Noè. Il discorso a loro riguardo è articolato,[footnoteRef:2] è però sufficiente riferirsi all'elencazione più classica contenuta nella pagina 56b del trattato Sanhedrin del Talmud babilonese. Essa enumera sei divieti: idolatria, incesto, omicidio, bestemmia, rapina/furto, e l'atto di cibarsi di un membro strappato un animale vivo (in senso lato, di mangiare sangue), e di un comando positivo quello che ordina di istituire tribunali (in senso lato, norme di diritto).    [2:  Cfr.  D. Novak,  The Image of the Non-Jew in Judaism. An Historical and Consctructive Study of the Noachide Laws, Edwin Mellen Press, New York-Toronto 1983;  N. Rakover, Law and the Noachides. Law as Universal Value, The Library of Jewish Law, Jerusalem 1998.] 

Dal punto di vista sia lessicale sia concettuale il mosaismo è un’invenzione sorta solo a fronte a quella di noachismo. Il più noto esponente di questa visione è stato il rabbino livornese Elia Benamozegh (1823-1900).
Se tutto inizia dal Sinai («Mosè ricevette Torah dal Sinai, la trasmise a Giosuè…» Pirqè Avot 1.1 cfr. scheda n. 2) in che senso Noè precede Mosè? Per il giudaismo rabbinico non lo precede affatto, non solo perché sappiamo di Noè unicamente grazie alla Torah di Mosè, ma anche perché i «giusti/pii delle nazioni del mondo (chassidè benè ‘olam)» sono tali soltanto se riconoscono l’origine “mosaica” e rivelata dei precetti dei figli di Noè, in altri termini se si considerino come «genti»; atto che può avvenire solo a fronte di Israele, così come Israele può considerare sé stesso popolo scelto unicamente in confronto con le genti.

[bookmark: _Hlk183331250]Mosè Maimonide (1138-1204): «Chiunque accetti i sette comandamenti e li osservi con cura è considerato un gentile devoto, e ha parte alla vita eterna, a condizione però che riceva e segua tali precetti perché Dio li ha imposti nella sua Legge e ci ha rivelato tramite Mosè, nostro maestro, che quelli sono i comandamenti ricevuti in origine dai figli di Noè; ma se li pratica semplicemente perché glielo suggerisce la ragione, non dovrebbe essere considerato un proselito della porta o un concittadino, né un uomo devoto (o un saggio) tra le genti (chassidè benè ‘olam)».[footnoteRef:3]  [3:  Mosè Maimonide, Mishnè Toràh, Hilkot Melakhim, 8; cit. di E.  Benamozegh, Israele e l'umanità, trad. it. M. Morselli, Marietti, Genova, p. 219. Il rabbino livornese Elia Benamozegh (1833-1900) è stato il più autorevole sostenitore ottocentesco del noachismo.] 


Anche in questo caso si tratta con ogni evidenza di un universalismo asimmetrico. I precetti dei figli di Noè valgono per i non ebrei, ma dal punto di vista della tradizione giudaica le genti sono vincolate a considerarsi tali a causa del loro riconoscere la peculiarità del popolo d’Israele. Comunicare alle genti l'esistenza dei precetti noachidi è un compito “missionario” che incombe sul popolo Israele. Al riguardo Maimonide è di nuovo assai netto: 
«quel che Mosè nostro maestro ci ha ordinato in nome di Dio è [...] di obbligare tutti quelli che vengono al mondo ad osservare i precetti che furono imposti ai figli di Noè, e periscono tutti coloro che non li accettano!».[footnoteRef:4] [4:  Melakhim 8,10, cit. in Benamozegh, op. cit., p. 204.] 


I precetti dei figli di Noè valgono per i non ebrei, ma dal punto di vista della tradizione giudaica le genti sono vincolate a considerarsi appunto tali a causa del loro riconoscere la particolarità ebraica. Guardando questa realtà dall'altra parte si è obbligati a sostenere che comunicare alle genti l'esistenza dei precetti noachidi è un compito “missionario” che incombe sul popolo Israele. Al riguardo Maimonide è di nuovo di assoluta chiarezza: 
«quel che Mosè nostro maestro ci ha ordinato in nome di Dio è [...] di obbligare tutti quelli che vengono al mondo ad osservare i precetti che furono imposti ai figli di Mosè, e periscono tutti coloro che non li accettano!».[footnoteRef:5] [5:  Melakim 8,10, cit. in  Benamozegh, op. cit., p. 204.] 

  A proposito dei precetti dei figli di Noè il problema non è solo quello di distinguere tra ragione e rivelazione, bensì sta anche nell'affermare l'esistenza di una rivelazione originaria e universale che si presuppone sia stata resa accessibile alle genti solo attraverso la mediazione d'Israele. Le genti, per praticare pienamente i precetti noachidi, devono riconoscere l'esistenza di Israele. In altri termini, il noachismo rappresenta da un lato l'universalismo ebraico e dall'altro obbliga le genti a riconoscere la particolarità di Israele. I precetti noachidi presuppongono dunque che l'umanità sia suddivisa in ebrei e gentili, una distinzione che da sola impedisce di considerare i precetti dei figli di Noè come una specie di antica versione ebraica dei diritti umani.

3.Gruppo interconfessionale Teshuvah[footnoteRef:6] «Chiesa e Israele. Punti fermo e interrogativi aperti» [6:  «Premessa- A Milano il gruppo interconfessionale Teshuvah, nella propria attività di incontri e proposte alle comunità ecclesiali, ha inteso privilegiare l’attenzione alla necessaria e urgente revisione della autocoscienza cristiana nei confronti dell’ebraismo. La sua stessa denominazione prospetta, accanto all'ascolto della tradizione ebraica, l’esigenza di un cammino di conversione inteso come «ritorno» a Dio, alle fonti bibliche e alle origini della tradizione cristiana. Questa prospettiva ha una propria peculiarità che caratterizza gli obiettivi del gruppo in modo differente da quelli delle esperienze di amicizia o di dialogo tra ebrei e cristiani.
Il testo Chiesa e Israele. Punti fermi e interrogativi aperti è frutto della riflessione compiuta all’interno del gruppo Teshuvah e della sua specifica prospettiva. È pertanto destinato ai cristiani che cercano di meglio comprendere la relazione cristiano-ebraica. Intende interpellarli e invitarli ad un confronto. Non si rivolge dunque in modo diretto ad ebrei, né si prospetta in primo luogo come contributo al dialogo con essi. Nasce invece dalla convinzione che l’istanza di una teshuvah cristiana nei confronti del popolo ebraico sia e debba diventare previa allo stesso dialogo bilaterale…». Il testo integrale si trova su  Studi, Fatti, Ricerche 145, 2014, pp. 5-7; Humanitas 2, 2015, pp, 296-306;  P. Stefani, «Gli uni e gli altri». La Chiesa, Israele e le genti. Una ricerca teologica, EDB, Bologna 2017, pp. 267-282-] 



     L’elezione di Israele è irrevocabile

L’idea di popolo eletto (o scelto, come preferisce esprimersi la tradizione ebraica) si riferisce all’insieme dei doni profusi da Dio a Israele. Essi rendono gli ebrei una comunità distinta dagli altri popoli (i gojim, cioè le genti). Al riguardo la lettera ai Romani enumera queste peculiarità: gli ebrei «sono israeliti e hanno l’adozione a figli, la gloria, le alleanze, la legislazione, il culto, le promesse; a loro appartengono i patriarchi e da loro proviene il messia secondo la carne» (Rm 9,4-5). A questa elencazione va aggiunta, almeno, la terra d’Israele. Fa parte dei contenuti della fede cristiana affermare con Paolo che «i doni e la chiamata di Dio sono senza pentimento» (Rm 11,29).
La tradizione ebraica per individuare le peculiarità del popolo scelto si rifà, di preferenza, alle tre caratteristiche presenti nel libro dell’Esodo: gli ebrei sono «proprietà particolare» (segullah) del Signore (JHWH), «regno di sacerdoti» (mamlekhet kohanim) e «popolo santo» (goj qadosh) (cfr. Es 19,5-6). Va posto in evidenza che l’espressione «regno di sacerdoti» (o popolo sacerdotale) è da intendersi come una chiamata diretta a svolgere un compito a favore delle genti.
Non si deve dimenticare che il discorso è introdotto da una clausola ipotetica: «se darete ascolto alla mia voce e custodirete la mia alleanza» (Es 19,5); essa attribuisce un ruolo fondamentale all’accettazione da parte del popolo della proposta di alleanza giuntagli dal Signore. In questo contesto, l’ebraismo sottolinea la particolarità della risposta data dal popolo al Sinai; essa, tradotta alla lettera, suona così: «Tutto quanto il Signore ha detto faremo e ascolteremo» (Es 24,7)»
