[bookmark: _Hlk190428239]ISSR Giovanni Paolo I
Grandi Religioni – Ebraismo
Docente Piero Stefani

1.L’ebraismo è una religione?
La più classica fra le definizioni del termine ebraismo lo qualifica in base a tre riferimenti cardine: Torah, popolo, terra. 
Spesso “Torah” è reso, sulla scorta della traduzione giudeo-ellenistica dei Settanta (III-II secolo a. C.), con Legge (Nomos). Si tratta di una traduzione più riduttiva che errata. Infatti nell’ebraismo rabbinico la parola non si riferisce né al solo insieme dei precetti biblici, né soltanto al Pentateuco (definito Torah scritta); piuttosto essa indica la totalità della rivelazione, vale a dire l’incontro tra la parola che si ritiene giunta da Dio e il suo accoglimento, trasmissione, interpretazione ed esecuzione da parte della comunità d’Israele. 
Con “popolo” s’intende unicamente quello ebraico. 
Con “terra” soltanto la porzione di territorio proprio dell’Israele biblico. 
La complessità del nesso Torah, popolo, terra indica la presenza idi componenti che la visione moderna chiamerebbe di natura culturale, sociale o persino politica. In effetti in questa triangolazione la parola della rivelazione (Torah) viene connessa a una dimensione che si potrebbe definire etnico-territoriale. Nathan Ben Horin (1921-2017) [un protagonista di rilievo del dialogo ebraico cristiano]: «Gli ebrei non costituiscono solo una parallela comunità di tipo religioso, una specie di chiesa senza Gesù, ma sono un’entità etnico-religioso-culturale con una sua propria storia, legata a una terra precisa» (N. Ben Horin, Nuovi orizzonti tra ebrei e cristiani, Edizioni Messaggero, Padova 2011, p. 101).
La triade non va considerata in maniera statica. Nel corso del tempo essa è stata  vissuta e pensata in modi molto differenziati. Anzi va precisato che tutto quanto conosciamo per ebraismo si dà solo perché la triade non si è mai realizzata in maniera compiuta, come sarebbe avvenuto in una situazione in cui tutto il popolo ebraico avesse abitato in terra d’Israele accettando collettivamente di sottoporsi al giogo della Torah, vale a dire di essere concordemente guidato dai precetti rivelati in essa contenuti.
In effetti si può ben affermare che l’ebraismo si è sviluppato in una situazione storica in cui questa triforme unità non si è mai attuata in maniera completa. Anche a prescindere da altre considerazioni, a provarlo basterebbe il fatto che la Diaspora – vale a dire la presenza di stanziamenti ebraici fuori dalla terra d’Israele – è una realtà antica e da molto tempo maggioritaria: già nel I secolo a.C. gli ebrei che vivevano lontano dalla terra d’Israele erano più numerosi di quelli che vi risiedevano.
Il fatto che non si sia mai data una piena realizzazione del nesso Torah, popolo, terra, non significa che questi tre punti di riferimento, nel corso della storia, non abbiano continuato a esercitare un influsso preciso. Non va dimenticato, per esempio, che buona parte delle attese messianiche, tanto a lungo presenti nel mondo ebraico, si sono incentrate proprio sul ritorno del popolo alla sua terra.  
     L’ebraismo non va assunto solo come un insieme normativo e dottrinale, cioè come una religione, né va identificato con l’insieme delle vicende storiche e culturali di un determinato gruppo umano e infine non può neppure ricondursi alla miriade di vicende e identità individuali proprie della vita dei singoli ebrei. Tuttavia, pur non coincidendo con alcuna di queste definizioni, nessuna di esse gli risulta davvero estranea.  
    Una delle maggiori difficoltà per comprendere l’ebraismo sta nel fatto che il pensiero occidentale ha a lungo fondato il proprio senso di tolleranza sulla distinzione tra componente etnico-familiare e fede religiosa. In uno dei monumenti del pensiero liberale, la Lettera sulla tolleranza, John Locke (1632-1704) afferma tanto che la chiesa è una libera società di uomini i quali si riuniscono volontariamente per adorare Dio nel modo da loro ritenuto più opportuno, quanto che «nessuno nasce membro di una chiesa, altrimenti ciascuno erediterebbe, insieme alla terra, la religione dei padri e degli antenati, e ciascuno sarebbe debitore della fede ai suoi natali: che è la cosa più assurda che si possa immaginare» (J. Locke, Lettera sulla tolleranza, in Scritti sulla tolleranza, a cura di D. Marconi, Utet, Torino 1977. p.138). Le osservazioni di Locke sono poco calzanti per molte comunità religiose anche diverse da quella ebraica; tuttavia esse sono eloquenti della difficoltà del pensiero liberale moderno di classificare come religione un’appartenenza legata in modo costitutivo a una famiglia o a un popolo.
   All’interno del mondo ebraico è in atto, almeno da un paio di secoli, un confronto imperniato sul chiedersi in quale misura sia legittimabile quanto da tempo è un dato di fatto: l’esistenza di un’identità ebraica “laica”. Con quest’ultima espressione ci si riferisce a un’autodefinizione non direttamente derivata da una prassi religiosa. Nessun ebreo, per quanto laiche siano le sue convinzioni, nega che l’ebraismo abbia avuto e abbia tuttora una componente religiosa e che quest’ultima abbia avuto un ruolo storico determinante nel costituire e nel mantenere un’identità ebraica. Il vero problema non sta qui ma nel domandarsi quale sia il peso e quale attualità vada attribuita a questo imprescindibile riferimento.
  A tale proposito lo scrittore israeliano A.B. Yehoshua ha fatto ricorso a un’immagine suggestiva: egli assume come punto di partenza il patto avvenuto sul Sinai e si chiede se, a partire da quel momento, tra religione ebraica e popolo ebraico sia venuta una «fusione» o una «saldatura». Nel primo caso, ma non nel secondo, si sarebbe di fronte a qualcosa di effettivamente inscindibile e permanente. Quest'ultima opzione fu tipica della quasi totalità della tradizione premoderna. 
    Se al Sinai avvenne solo una «saldatura» le prospettive sono differenti. Questa posizione considera la religione non già un insieme di prassi da osservare, bensì una componente culturale che ha svolto e in parte ancora svolge un ruolo decisivo nell’identificazione collettiva della comunità ebraica. È dunque pienamente appropriato parlare di una definizione laico-culturale della propria appartenenza ebraica. Eppure lo stesso Yehoshua, che pur dichiara apertamente la sua fedeltà al «principio dell’ebreo laico», facendo propria la convinzione che al Sinai tra religione e popolo avvenne soltanto una saldatura, confessa di non riuscire a concepire un ebreo che, pur continuando a considerarsi tale, «rinneghi la sua religione per farsi cristiano o musulmano» (Y.B Yehoshua., Elogio della normalità. Saggi sulla Diaspora e Israele, tr. it. A. Guetta, Giuntina, Firenze 1991 p. 145).
La triade Torah – popolo -terra sarà approfondita a partire dalla forma di ebraismo definito giudaismo rabbinico che in particolar modo in riferimento alla Torah resta un punto imprescindibile anche per buona parte dell’ebraismo attuale. 


2. L’ebraismo (o giudaismo) rabbinico

 L’ebraismo (o giudaismo) rabbinico si costituisce come «sistema religioso» a seguito delle due guerre giudaiche; vale a dire dopo la distruzione del Secondo Tempio [Bet ha-Miqdash, meglio tradotto con Santuario] (70 d. C.) e la “paganizzazione” di Gerusalemme (divenuta Aelia Capitolina) a seguito della guerra giudaica del 132-135.

Il giudaismo rabbinico va nettamente distinto dagli ebraismi precedenti. Il mondo ebraico del I sec. d.C. fu ricco di gruppi e correnti, spesso in aspra polemica reciproca. La galassia formata da scribi, sacerdoti, farisei, sadducei, zeloti, esseni, seguaci della comunità di Qumran (vari studiosi ritengono questa comunità formata da esseni dissidenti), apocalittici, ellenisti, movimenti battisti (si pensi a quello di Giovanni), ebrei credenti in Gesù Cristo, e così via, indica la presenza, all’interno del popolo ebraico, di una accentuata molteplicità di orientamenti. Da tutta questa varietà sono emerse e si sono consolidate nel tempo solo due «sistemi religiosi»: da un lato il giudaismo rabbinico, dall’altro i cristianesimi. 
Il giudaismo rabbinico costituisce il modo principale attraverso il quale la comunità ebraica riuscì a superare il trauma legato alla distruzione del Tempio, alla sospensione, sine die, del culto sacrificale e al crollo della speranza di un pronto riscatto messianico a seguito dell’esito catastrofico  della guerra giudaica (si pensi alla figura di Shimon Bar  Kokhvà  ritenuto, prima di essere sconfitto, messia da una gran parte degli ebrei palestinesi)  



In base ai parametri propri degli studi religiosi, questo genere di ebraismo può essere definito «rabbinico» in virtù delle figure dei maestri che hanno contribuito alla sua formazione e al suo consolidamento, 
«classico» per il peso assunto nella tradizione successiva, 
«talmudico» in virtù dell’opera più importante e riassuntiva da esso prodotta. 
Si sono proposte anche altre qualificazioni; una, ormai piuttosto desueta, lo definisce «normativo», un’altra, più recente, propone di denominarlo il «giudaismo della doppia Torah» in quanto in esso la rivelazione scritta e quella orale costituiscono un insieme non separabile.

 Il giudaismo rabbinico si auto-presenta in continuità con la rivelazione sinaitica. Per farlo afferma che il Sinai è il punto di partenza in senso assoluto. Per contro nella Torah scritta, Pentateuco, ci sono sezione che ignorano del tutto il Sinai (cfr. per es.  Dt 26,5-9 definito un tempo «piccolo credo storico»). 
Il giudaismo rabbinico sostiene inoltre che Mosè sul Sinai ricevette la rivelazione sotto una duplice forma da una parte la Torah scritta, dall’altra la Torah orale trasmessa da generazione in generazione. 

2.1La Bibbia ebraica, Tanak
La Bibbia ebraica è tripartita (cfr. Prologo del Siracide libro che non fa parte della Bibbia ebraica).
Torah: Bereshit [Genesi], Shemot [Esodo], Wayyiqra’ [Levitico], Bamidbar [Numeri], Devarim [Deuteronomio].
 Neviim («Profeti»), sono divisi in anteriori: Giosuè, Giudici; 1 e 2 Samuele, 1 e 2 Re; e posteriori: Isaia, Geremia, Ezechiele e i dodici minori. 
Ketuvim («Scritti»): Salmi, Proverbi, Giobbe, Cantico, Rut, Lamentazioni, Qohelet, Ester, Daniele [non incluso nei Profeti], Esdra, Neemia, 1 e 2 Cronache. 
Per la visione rabbinica il primato indiscusso tra queste tre parti spetta alla Torah
«Se Israele fosse stato degno [della Torah], la rivelazione contenuta nei Profeti e negli Scritti sarebbe stata inutile» (Qohelet Rabbah, 1,13). 
 In definitiva, per la tradizione rabbinica, Profeti e Scritti si presentano come le prime forme di interpretazione della Torah mediante l’intervento dello «spirito di santità» (be-ruach ha-qodesh).
Nota: questa disposizione gerarchica  conferma da sola quanto sia errato rendere equivalenti Bibbia ebraica e Antico (o Primo) Testamento.
Una ragione del suo primato sta nel fatto che solo il testo della Torah fonda i precetti, vale a dire l’insieme dei comandamenti che costituiscono Israele come una comunità santa. Le altre parti della Bibbia ebraica possono contribuire a specificare i modi in cui mettere in pratica i precetti, ma non a incrementarne o diminuirne il numero. Secondo una convinzione comune a tutto l’ebraismo premoderno, il popolo d’Israele si presenta come una comunità distinta dalle altre «famiglie della terra» (cfr. Gen 12,3) in virtù del suo accoglimento della Torah.

  2.2. Torah orale
Accanto alla Torah scritta (Torah she-bi-ketav) esiste, la Torah orale (Torah she-be-‘al peh). Per la tradizione rabbinica non si tratta di due Torot (plurale di Torah), quanto di due facce di un’unica rivelazione che, per certi versi, indicano il massimo momento di saldatura tra le interpretazioni e la loro origine. Proprio questa caratteristica ha invitato a coniare la definizione di «giudaismo della doppia Torah». 
La tradizionale posizione rabbinica è espressa con chiarezza dal commentatore medievale R. Yonah ben Abraham (secolo XIII) che sintetizza un precedente passo talmudico (cfr. b. Berakhot 5°): «È scritto: “Ti darò due tavole di pietra, la torah e la mizwàh [trad. it. CEI «la legge e i comandamenti»]” (Es 24,12); la torah si riferisce alla Torah scritta, la mizwàh si riferisce alla Torah orale. Perciò tutti i comandamenti furono dati a Mosè sul Sinai con le loro interpretazioni: quel che è scritto è chiamato Torah scritta, l’interpretazione [che l’accompagna] è chiamata Torah orale», cosicché solo grazie a quest’ultima «possiamo conoscere il vero significato della Torah scritta» (Shime‘on ben Zemah Duran, secolo XIV-XV).
[bookmark: _Hlk151053481] Per comprendere lo spirito della Torah orale si può ricorrere al passo iniziale dei Pirqè Avot («Capitoli dei padri») un testo rabbinico risalente a circa la metà del III secolo d.C: «Mosè ricevette (qibbel) la Torah dal Sinai e la trasmise (mesarah) a Giosuè; Giosuè agli Anziani; gli Anziani ai Profeti e i Profeti la trasmisero agli uomini della Grande Assemblea. Essi dicevano tre cose: siate cauti nel giudizio, allevate molti discepoli e fate una siepe  attorno alla Torah». In questa successione si è di fronte alla «catena della tradizione (shalshelet ha-qabbalah)»: ma cosa si riceve e cosa si trasmette? È fuori discussione che l’inizio di tutto sia il Sinai che qui indica, per metonimia, Dio. Perciò, il verbo iniziale che tutto regge non poteva essere altro che «ricevere». 
Il fatto che ci si trovi di fronte alla «parola di Dio» è comprovato dall’atto primordiale del ricevere che garantisce tutto quanto viene dopo di esso. Segue un altro verbo: «trasmettere». Esso, nell’ordine, coinvolge Mosè, Giosuè, gli Anziani (vale a dire i Giudici) e i Profeti.  Qui si sta ripercorrendo la successione dei libri che costituiscono la Bibbia ebraica: dalla Torah si trascorre ai Profeti anteriori e poi a quelli posteriori. Tuttavia vi è un ulteriore passaggio che conduce agli uomini della Knesset ha-Ghedolah («Grande Assemblea»), intesa come l’antico prototipo di un’accademia rabbinica risalente all’epoca di Esdra. I commenti tradizionali a questo passo specificano che i tre profeti post-esilici, Aggeo, Zaccaria e Malachia, fecero parte di quella assemblea: essi fungono da passaggio da quanto c’è nella Bibbia a quanto è dopo di essa. L’una e l’altra componente provengono però ugualmente dal Sinai. Si sta dunque demarcando un passaggio, privo di lacerazioni, tra i Profeti e i Saggi. 
I Capitoli dei Padri per sottolineare il mutamento fanno ricorso al verbo «dire». Non c’è più solo un trasmettere, vi è anche un affermare. Inoltre i contenuti espressi dai primi esponenti della «Grande Assemblea», riguardavano assai più le attività dei rabbi che sedevano in tribunale, facevano scuola e determinavano le norme pratiche (questo è il significato dell’espressione «fare una siepe attorno alla Torah») che le caratteristiche salienti dell’antico mondo biblico; eppure tutto, in virtù della Torah orale, è presentato come se fosse un continuum.

 2.3 La sinagoga
Uno delle componenti già presenti che contribuirono a dar luogo a questa nuova forma di ebraismo l’esistenza di un culto sinagogale (cfr. l’opera lucana Lc 4, 16-21 e soprattutto At 13,14-15).
Quello sinagogale è una ueQforma di culto costituito solo dalla proclamazione della parola, un inedito nel mondo antico. Il culto è privo sia della componente sacrificale sia del collegamento con un determinato luogo sacro.
 L’aula sinagogale ha due punti di riferimento spaziali: l’aròn (l’armadio sacro in cui è custodita una copia manoscritta e non vocalizzata della Torah) posto sulla parete che guarda Gerusalemme e la tevàh (o bimàh) il pulpito: Torah custodita; Torah proclamata. A motivo della sua sacralità, il Séfer [libro] della Torah non può essere toccato con le mani, è fornito dei due bastoni che consentono di srotolarlo; quando viene letto, per seguire le righe, si usa un’apposita manina (yad) solitamente di legno o argento. I rotoli della Torah sono circondati da grande rispetto anche nella loro componente materiale. Il Séfer deve essere integro in tutte le sue parti. 
  Tre momenti della liturgia sinagogale (cfr. At 13,14-15): parashah (lettura della Torah), haftarah (lettura dai libri profetici), derashah (omelia).
  Il «sistema sinagogale» prevede la presenza anche del bet ha-midrash (casa di studio) e bet ha-din (casa del giudizio – tribunale).


  
 2.4.Contenuti e generi letterari della Torah orale

L’halakhah (via normativa) e l’haggadah (narrazione) rappresentano i due tipi in cui si articolani contenuti della letteratura rabbinica.
 Per halakhah s’intende l’insegnamento da seguire, la regola e lo statuto da cui si è guidati, la norma che determina l’esecuzione dei precetti. Il termine deriva dalla radice hlk che ha il senso di «andare», «camminare», «seguire». Quanto caratterizza l’halakhah rabbinica è il suo carattere esteso. In essa compaiono, infatti, non soltanto regole morali, ma, a pari titolo, anche normative rituali, civili, giuridiche, alimentari e così via. Colta in quest’ottica, il paragone da proporre è quello con la shari’a («via diritta», «via battuta») islamica.
 

 Il termine haggadah nel suo significato più esteso indica ogni interpretazione della Scrittura di carattere non normativo. Si può proporre dunque una definizione di haggadah che la qualifichi semplicemente che nel suo ambito rientra tutto quello che non è halakah.
 Una definizione, giustamente classica, che risale a J. Buxtorf (ebraista cristiano vissuto tra XVI e XVII secolo), afferma che l’haggadah è «narratio, enarratio, historia, jucunda et subtilis, discursus historicus aut theologicus de aliquo loco Scripturae, animum lectoris attrahens».

Ci fu una forte resistenza a mettere per iscritto la Torah orale; tuttavia, soprattutto a partire dall’esito infausto guerra giudaica conclusasi nel 135 d. C., si concluse che era meglio trasgredire la Torah piuttosto che dimenticarla. Venne così a formarsi la Mishnah. Qualche studioso però sostiene che anche quest’ultima ebbe dapprima una forma orale.
Il termine «mishnah» deriva dalla radice shnh che significa «ripetere» e anche studiare qualcosa oralmente. Esso ha vari significati tra loro collegati, indicando sia l’intero contenuto della tradizione orale così come si è sviluppato fino al termine del II secolo d.C., sia l’insieme degli insegnamenti dei vari dottori attivi fino a quell’epoca, detti tannaim (dall’aramaico teni, tena’, «trasmettere oralmente, studiare, insegnare»), sia – ed è questo il significato più comune – la codificazione del materiale precedente compiuta da Rabbi Yehudah ha-Nasi, secolo II-III d.C. La Mishnah è scritta in ebraico (già in parte differente da quello biblico) ed è suddivisa in sei «ordini» (sedarim): 1. Zeraim («sementi)»; 2. Mo‘ed («feste»); 3. Nashim («donne»); 4. Neziqim («danni»); 5. Qodashim («cose sacre»); 6. Tohorot («purità», eufemisticamente per tumot, «ciò che rende ritualmente impuro»). Ciascun seder («ordine») è diviso in trattati (masseket) per un totale di 63; ogni trattato in capitoli (pereq), i capitoli in sezioni o paragrafi legali.

La Mishnah, venne a sua volta studiata e discussa sia in Palestina sia nel più grande stanziamento della diaspora, Babilonia. Quest’attività diede luogo al Talmud (dalla radice lmd, «studiare»), costituito dall’insieme della Mishnah e della Ghemara (dalla radice gmr, «completare»). Con Ghemara si intende l’insieme delle discussioni a commento di molti trattati della Mishnah compiute dai dottori detti ’amoraim (alla lettera «parlanti», «interpreti», dalla radice ’mr, «parlare»). Del Talmud esistono due versioni: una palestinese e una babilonese. La prima è chiamata Talmud Yerushalmi («Talmud di Gerusalemme»). In modo più opportuno dovrebbe però essere definito «palestinese», in quanto frutto dell’attività delle accademie di Cesarea, Seffori e Lidda (zona della Galilea). Esso risale alla metà del IV secolo d.C. o all’inizio del V. La Ghemara (scritta in aramaico occidentale) discute i primi quattro ordini della Mishnah, più un trattato del sesto ordine per un totale di 39 trattati. Nella successiva tradizione giudaica il suo valore e la sua diffusione sono stati molto inferiori rispetto a quelli del Talmud babilonese (otto volte più esteso).
Il Talmud Bavli («babilonese») è frutto dell’attività dei dottori amorei succedutisi nelle accademie di Sura, Pum Beditha, Nehardea. La Ghemarà (scritta in aramaico orientale) si estende per 36 trattati e mezzo della Mishnah; essa fu sostanzialmente completata verso la fine del V secolo d.C.; la sua definitiva sistemazione testuale si fa però risalire ai dottori detti saboraim (dalla radice sbr, «emettere opinioni») che operarono nei secoli VI-VII d.C. Con l’eccezione del primo trattato, Berakhot, tutto il primo ordine, «Sementi», è privo di Ghemarà. Il dato è significativo perché le leggi agricole in esso contenute sono applicabili solo in terra d’Israele (infatti sono discusse nel Talmud palestinese) e quindi non riguardano direttamente la Diaspora.   

2.5 Il midrash e le regole ermeneutiche

 Fa parte della Torah orale anche il Midrash (commento interpretativo alla Scrittura) e il Targum (traduzione interpretativa in aramaico della Scrittura).
Nella letteratura rabbinica il termine midràsh indica anzitutto una spiegazione della Scrittura (cfr. Talmùd babilonese Yomà 40c; Talmùd babilonese Qiddushìn 49a-b; Bereshit  Rabbàh 42,l; ecc.). Il midràsh va alla ricerca dello spirito delle Scritture, volendole mantenere, pur nel variare delle vicende, come punto di riferimento permanente (cfr. Talmùd babilonese Yomà 69b). Il midràsh è espressione di una fede in una rivelazione consegnata a immutabili testi sacri chiamati però a parlare in circostanze diverse. Come si è giustamente osservato, finché ci sarà un popolo di Dio che considera la Bibbia come Parola di Dio, ci sarà sempre midràsh, cambierà solo il nome.
 Il Talmùd, in un passo spesso citato, indica l’opera di dilatazione compiuta dal darshàn (commentatore/interprete) prendendo le mosse da un passo di Geremia: «La mia parola non è forse come il fuoco, dice il Signore, e come un martello che spezza la roccia?» (Ger 23,29); commenta il Talmùd: «Cosa avviene quando il martello urta contro la roccia? Sprizzano scintille. Ogni scintilla è il risultato del colpo di martello sulla roccia; ma nessuna scintilla è l’unico risultato» (Talmùd babilonese Sanhedrìn 34a). 
«Una parola ha detto Dio, due ne ho udite» (Sal 62,12). Questo versetto è diventato una specie di emblema della moltiplicazione dei sensi della Scrittura. La pluralità è, in effetti, caratteristica dell’ermeneutica giudaica e non di rado le interpretazioni si succedono le une alle altre legate da questa semplice clausola: davàr ’achèr («un’altra parola»). Tuttavia questa moltiplicazione di sensi trova un proprio limite quando si giunge a prendere una decisione pratica. In tal caso la norma deve essere una.
Un aneddoto talmudico, spesso chiamato in causa per prospettare la libera pluralità delle interpretazioni, indica – se letto nella sua interezza – la dinamica corretta: varietà di opinioni nella discussione e unità nella halakhàh. Si narra che le due più grandi scuole rabbiniche del periodo a cavallo delle due ere, quella di Shammay e quella di Hillel, discussero a lungo su un argomento legale senza trovare un accordo. Alla fine giunse una «voce dal cielo(bat qol)» che disse: «Queste e quelle sono parole del Dio vivente». Se ci si fermasse qui, la molteplicità sarebbe affermata senza alcuna limitazione; tuttavia il brano prosegue affermando che l’halakhàh era stabilita solo secondo quanto asserito dalla scuola di Hillel. All’obiezione stando alla quale le due affermazioni, rispettivamente quella pluralista e quella unitaria, sembravano tra loro in contraddizione, si risponde dichiarando che la scuola di Hillel era umile ed essa non affermava solo le proprie opinioni, ma trasmetteva anche quelle di Shammay (cfr. Talmùd babilonese ‘Eruvìn 13b). Per stabilire la norma sono necessarie entrambe le prospettive discordanti; la decisione, infatti, deriva dalla discussione. In altri termini, si potrebbe dire che la posizione di maggioranza, per definirsi con chiarezza, ha bisogno di discutere con la minoranza.

2.6 Una discussione halakica
Rispetto alla fondazione della norma va tenuta presente la mancanza, nel giudaismo rabbinico, di ogni principio carismatico. A proposito di quest’ultimo punto un passo talmudico offre un’esemplificazione particolarmente efficace e suggestiva. La figura di riferimento in questo caso è quella di Rabbi Eliezer, nato forse verso il 30 d.C.. e morto nel secondo decennio del II secolo. Al pari del suo “rivale”, Yehoshua‛ ben Chaninah, fu discepolo di Yochanan ben Zakkay, maestro che si rifaceva alla scuola di Hillel e figura emblematica della ripresa del giudaismo dopo la catastrofe del 70 d.C. Eliezer è tuttavia considerato anche legato a tradizioni connesse alla scuola di Shammay. Per la massima parte dei suoi colleghi, il tratto più inquientante di questa figura, fu però la sua presunta o reale vicinanza a insegnamenti provenienti dal gruppo di ebrei credenti in Gesù Cristo. Ne è un esempio una massima attribuita Rabbi Eliezer molto prossima a un detto dell'evangelico “Discorso della montagna”: «Colui che ha un pezzo di pane nel suo paniere e dice: che mangerò domani? è un uomo di poca fede». (Talmud babilonese, Sotà 48 b; cfr. Mt 6,25-26).
L’episodio più noto relativo a Rabbi Eliezer, destinato ad avere per lui drammatiche conseguenze personali, è incentrato su una discussione fatta risalire in genere agli ultimissimi anni del I secolo. Il passo talmudico prende le mosse da un sottile problema di purità connesso a un particolare tipo di stufa appartenente a un certo Aknai. Si trattava, dunque, di una disputa halakica tipica della forma mentis rabbinica. Né stupisce che insorgesse al riguardo una diversità di opinioni. Quanto segna una svolta rispetto ad altri dibattiti dello stesso genere sono i mezzi adottati per far prevalere il proprio parere. In realtà, i presupposti dell’episodio lasciano intuire che, in un primo momento, Rabbi Eliezer si fosse conformato al consueto procedere rabbinico ricorrendo ad argomentazioni razionali, tuttavia nel prosieguo dell’episodio il clima muta. 

È stato insegnato: quel giorno R. Eliezer ha sostenuto tutte le questioni ma non sono state accolte [le sue risposte]. Disse loro: «Se la halakhah è come la penso io, lo provi questo carrubo». Il carrubo fu sradicato dal suo luogo per cento misure, certi dicono per quattrocento misure. Gli dissero: «Un carrubo non prova nulla». Egli proseguì dicendo loro: «Se la halakhàh è come la penso io lo provino questi muri della casa di studio». I muri si inclinarono fino a crollare. R. Yehoshua‛ si scagliò contro di loro e disse: «I saggi dibattono tra loro questioni di halakhah e che cosa mai c’entrate voi?». I muri non caddero per rispetto di R. Yehoshua‛, né si raddrizzarono per rispetto di R. Eliezer; cosicché essi sono tuttora inclinati. Disse loro: «Se l’halakhàh è come la penso io lo provi il cielo»; uscì una voce e disse: «Cosa avete voi verso R. Eliezer, infatti l’halakhàh è, sotto ogni aspetto, secondo la sua interpretazione». R. Yehoshua‛ si alzò in piedi e disse: «Essa non è in cielo» (Dt 30,12). Cosa significa: «Non è in cielo»? R. Yirmiah disse: «La Torah è stata già data sul monte Sinai, noi non diamo responsi in base a una voce celeste, infatti la Torah ha già scritto sul monte Sinai: «Si decide secondo la maggioranza» (Es 23,2). (Talmud babilonese, Bava’ Mezia 59b).

Il brano talmudico contiene un messaggio multiplo. Basti dire che, per quanto il testo miri a motivare il bando a cui fu soggetto di Rabbi Eliezer, esso si impegna ugualmente a sottolineare, attraverso il richiamo alla sussistenza delle pareti inclinate, il permanere di una mediazione: i muri non crollano a opera di R. Yehoshua‛ ma, nello stesso tempo, restano inclinati in onore dello sconfitto. Il loro rimanere in quella posizione diviene simbolo del procedere rabbinico basato su una costante dialettica tra opinioni contrapposte, la quale (per rubare la frase da un altro contesto, la pace di Vestfalia, 1648) ha come un suo fondamentale presupposto il motto: «audiatur et altera pars». Il motivo fondamentale per cui viene respinta la dimensione miracolistico-carismatica (compresa l’allusione “evangelica” allo sradicamento di alberi, cfr. Lc 17,6) è che essa mira a risolvere la discussione in virtù di un principio estraneo all’argomentazione basata o su prove scritturistiche o su ragionamenti. In altri termini, tanto il principio carismatico quanto l’appello a una voce celeste prescindono da procedure argomentative. L’adozione di un principio di maggioranza esige che chi partecipa a un dibattito si conformi a regole condivise. Ovviamente sussiste un disaccordo tra maggioranza e minoranza; tutti, però, accettano preventivamente che la norma approvata vincoli pure coloro che, nel dibattito, hanno sostenuto una posizione opposta. Di contro, l’appello di R. Eliezer ai miracoli o alla voce dal cielo comporta il rifiuto delle regole che consentono alla comunità di seguire una norma uniforme. Da questo punto di vista si potrebbe affermare che il comportamento di Rabbi Eliezer, nel momento in cui fa appello ad ambiti miracolistico-carismatici, costituisce una specie di negazione della regola principe che impone di non separarsi dalla comunità. In sostanza essa nega il principio che fa appello alla pazienza di apprendere, ascoltare e argomentare. 
 Tener saldo il principio di maggioranza significa sostenere che l’unico modo valido per fondare una norma è basato sulla discussione e sulla presenza di prove derivate dalla Scrittura e dalla tradizione dei maestri. Dichiarare che la Torah «non è in cielo», lungi dall’escluderlo, addirittura presuppone che, secondo la classica formulazione rabbinica, essa «è dal cielo». La Torah è senz’altro di origine divina, mentre la decisione relativa ai precetti spetta ai saggi posti a guida della comunità.  
Le prove tratte dalla Torah scritta non sono affatto da intendersi come citazioni letterali, anch'esse infatti rientrano nell'ambito dell'interpretazione (vale a dire della Torah orale). Per rendersene conto basta guardare al passo dell'Esodo citato da Rabbi Yirmiah a sostegno della regola che bisogna votare a maggioranza. Preso alla lettera, il versetto afferma il contrario di quanto è chiamato a comprovare; esso infatti esprime il monito di non conformarsi al volere dei più quando sostiene un'ingiustizia: «Non seguirai la maggioranza (rabbim) per agire male, non deporre in giudizio schierandoti dalla parte della maggioranza per pervertire la giustizia» (Esodo 32,2).
In conclusione, la paradigmatica discussione legata al «forno di Aknai» è spia di una svolta che si stava attuando nella tradizione giudaica. Tale mutamento segna l’emarginazione di apporti carismatico-profetici per lasciare spazio alle discussioni e alle decisioni prese dai maestri, per il rabbinismo da lì in poi sarebbe stato sempre così.  Il ruolo predominante riservato nel giudaismo rabbinico alla halakhah culmina nel suo presentarsi come sintesi tra studio, discussione e l'azione. Una volta fu posta ai rabbi la domanda se fosse più grande lo studio o la pratica. Rabbi Tarfon propendeva per la seconda alternativa, rabbi Aqiva per la prima. Alla fine i maestri concordemente risposero: «Lo studio è più grande perché porta alla pratica» (Talmud babilonese, Qiddushin,

       2.7 Le regole ermeneutiche
Sia che si tratti di halakhàh sia che ci si trovi nell’ambito della haggadàh l’esegesi midrashica inizia sempre con l’avvicinare il passo da commentare ad altri brani del testo rivelato, secondo il classico principio in virtù del quale la Scrittura si commentata con la Scrittura. Ciò avviene in base ad alcune procedure stabilite dalla tradizione. Le codificate regole ermeneutiche (middòt) gravitano per lo più nell’universo della parola, accostando termini in base al suono, alla radice simile, alla uguaglianza verbale. Vi sono varie codificazioni. La più antica è costituita dalle sette regole di Hillel; a cui seguono le tredici regole di Rabbi Ishmael (inizio del II secolo d.C.) e le trentadue di Rabbi Eli‘ezer (fine del II secolo d.C.). Una delle fonti più antiche riassume le prime middòt nel modo seguente: «In sette modi ha interpretato Hillel…: 1) con ragionamento a fortiori; 2) per uguale espressione; 3) regola generale dedotta da un solo testo; 4) regola generale dedotta da due testi; 5) dal generale al particolare e dal particolare al generale; 6) analogia a partire da un altro testo; 7) elemento che si spiega dal contesto>> (Toseftà Sanhedrìn 7,11).
Per chiarire un poco il modo di procedere diamo un paio di esemplificazioni. La prima regola in ebraico è chiamata qal wahomer (alla lettera: «leggero e pesante»). Nel Deuteronomio si legge che il cadavere di un condannato a morte per impiccagione non dovrà essere esposto tutta la notte sull’albero «poiché l’appeso è una maledizione di Dio» (Dt 21,23). Anche in virtù di alcune assonanze presenti nell’ebraico, Rabbi Meir conclude con un ragionamento a fortiori:«Se Dio si cruccia già per il sangue sparso del prevaricatore, quanto più per il sangue del giusto; e non solo questo: chiunque lasci il proprio morto durante la notte trasgredisce un divieto» (Mishnah Sanhedrìn 6,59). Forse non è superfluo ricordare che, quella che va dal «meno» al «più», è  una forma di ragionamento familiare anche per i lettori dei vangeli: «Chi è fedele in cose da poco conto, è fedele anche in cose importanti» (Lc 16,10).
La seconda regola è detta Ghezeràh shawàh («espressione o disposizione ugualeۚ»). In base a essa si possono accostare due passi biblici per il semplice fatto che contengono la stessa espressione. Il ragionamento proposto quindi è di tipo sostanzialmente analogico. Sorse una discussione su come ci si dovesse comportare in riferimento al sacrificio pasquale nel caso in cui la festa cada di sabato. Si concluse in questo modo: «È detto: “nel suo tempo stabilito (be-mo‘adò)” a proposito del sacrificio pasquale (Nm 9,2) ed è detto “nel suo tempo stabilito (be-mo‘adò)” a proposito del sacrificio quotidiano (Nm 28,2). Come il tempo stabilito del sacrificio quotidiano respinge le regole del sabato, così il sacrificio stabilito del sacrificio pasquale respinge le regole del sabato» (Talmùd palestinese Pesachìm 6,1) [vale a dire veniva compiuto anche di giorno di sabato].
La «disposizione uguale» è di norma applicata anche all’inizio della derashàh (omelia) sinagogole; si dice infatti che un tale rabbi «aprì» la sua omelia accostando al testo da commentare tratto dalla Torah scritta un altro passo spesso proveniente dalle altre due parti del TaNaK (per questo incipit si ricorre all’espressione tecnica di petichàh, «apertura»).

 2.8 Esemplificazioni 
Due esempi halakici nei quali si ricava, attraverso la Torah orale, quanto la Torah orale non dice.
    A. «Occhio per occhio».
Torah scritta  
«Occhio per occhio, dente per dente, mano per mano, piede per piede, bruciatura per bruciatura, ferita per ferita, livido per livido» (Es 21,24-25). 

Torah orale. Il diritto ebraico rabbinico intende il precetto in base al principio del risarcimento. Il testo dapprima dà i principi generali, poi comincia a discutere come mai si possa ricavare dalla Torah scritta quanto essa apertamente non dice.

 «Chi ferisce il suo prossimo, gli deve cinque cose:
il risarcimento dei danni materiali,
il prezzo della cura,
l'indennizzo per la perdita del guadagno,
   il risarcimento dei danni morali,
   il risarcimento del disonore.

     Come ha luogo il risarcimento dei danni materiali? Se uno ha accecato un occhio o ha mozzato una mano o rotto un piede a qualcuno, si considera il ferito come uno schiavo, che viene rivenduto al mercato, e si calcola quanto valeva prima e quanto vale ora.
Perché il risarcimento? «Occhio per occhio» ha detto il Misericordioso! Io dico: davvero un occhio. Ciò non ti venga in mente: poiché è stato insegnato si potrebbe credere, uno ha accecato l'occhio di un altro, accechi questo il suo occhio [e così via per altri organi]. La Torah insegna: “Chi percuote a morte un uomo... Chi percuote a morte un capo di bestiame” (Lev 24,17-18). Come deve pagare il risarcimento dei danni uno che percuote a morte un capo di bestiame [cfr. Lev 24,18] così deve pagare il risarcimento dei danni chi colpisce un uomo [la stessa radice - nkh - verbale può significare sia semplicemente colpire, sia colpire a morte]. Se vuoi dire qualcosa in contrario, vedi che la Torah dice: “Non accetterai prezzo di riscatto per la vita di un omicida, reo di morte, perché dovrà essere messo a morte” (Nm 35,31).  Per la vita di un omicida tu non puoi accettare prezzo di riscatto, ma certo tu puoi accettare prezzo di riscatto [persino] per gli organi principali, che non ricrescono» (Talmud babilonese, Bava Qamma, 82b).
    Dalla obbligatorietà della pena di morte unicamente nel caso di omicidio - analizzata e discussa ma non applicata nel diritto ebraico-rabbinico (non esisteva più il tribunale supremo - il Sinedrio - l’unica istituzione che aveva la competenza per farlo) si deduce che in tutti gli altri casi va applicato il criterio del risarcimento, principio assente nella lettera del testo biblico.

   B.  Prosbùl
Le taqqanot (singolare taqqanah) sono decreti rabbinici che reinterpretano radicalmente una legge biblica, per poter realizzare il senso del precetto scritto in condizioni mutate rispetto all'epoca biblica. Un esempio classico è quello del prosbul (dal greco pròs boulèn «per il giudizio»); la parola indica una dichiarazione presentata davanti a un tribunale secondo la quale un debito non decade durante l'anno sabbatico. 
Il contesto originario in cui si colloca il comandamento che impone di aprire la mano al proprio fratello è l’anno sabbatico (Dt 15,1-11; cfr. Lev 25,1-7). Si tratta di un’istituzione particolare; assunta in senso stretto anch’essa è legata soltanto alla terra d’Israele. Tuttavia pure in questo caso è dato proporre considerazioni più estese. L’anno sabbatico è tempo di “condono” e di “remissione”. Nel settimo anno i debiti vengono rimessi. Quando si avvicina quella scadenza si è tentati di non concederli, infatti lo si farebbe in perdita. È proprio a questo punto che erompe l’ammonimento biblico più vigoroso; nel caso in cui ci si rifiuti di concedere il prestito, il povero innalza a Dio il suo atto di accusa: “Egli griderà contro di te al Signore e un peccato sarà in te” (Dt 15,9). In questa circostanza non è stata commessa alcuna angheria diretta, c’è stato solo un rifiuto. Il suo peso è però determinante. Il peccato deriva dall'aver rifiutato di venir incontro a un altro ebreo offrendogli un prestito. Lo si è fatto perché si sapeva che sarebbe trattato di un prestito “a fondo perduto”. Avere un prestito è però un diritto del povero. Concederglielo non è misericordia, è zedaqàh «giustizia». Eppure sul piano pratico sappiamo che affidarsi alla generosità senza tener conto dell’interesse è una via socialmente e politicamente perdente. Lo attesta anche una questione specifica tratta dalla antica legislazione rabbinica. Per la precisione è il cosiddetto prosbùl istituito dal grande maestro Hillel vissuto a cavallo tra l’era antica e quella volgare. Si tratta di un accordo tra debitore e creditore in virtù del quale quest’ultimo poteva esigere dal primo il suo debito anche dopo l’anno della remissione.
«Questa è una delle cose che Hillel il vecchio ha istituito. Quando vide che ci si rifiutava di fare prestiti a vicenda e contravveniva ciò che era scritto nella Torah: “Bada bene che non ti entri nel cuore questo pensiero iniquo di non prestare più nulla” (cfr. Dt 15,9), egli si alzò in piedi e istituì il prosbùl. Questa è la forma del prosbùl: “io tale consegno a voi, giudici di tale località [la dichiarazione] che ho con il tale, in qualunque momento vorrò”. E i giudici sottoscriveranno, oppure i testimoni. È dunque possibile far questo? Secondo la Torah scritta, l’anno sabbatico rimette [il debito] e Hillel ha stabilito che esso non lo rimette? [...] Piuttosto ha pensato così: io ordinerei in proposito: sebbene non stia scritto esso è uguale a ciò che è scritto» (Talmud babilonese, Ghittin 36 a-b).
Lo scopo primario a cui mira il versetto biblico in questione è che sia concesso il prestito, una forma di aiuto finanziario presente solo in società di disuguali. Per raggiungere l’intento non è produttivo far conto solo sulla generosità anche se essa è prescritta dalla lettera biblica ed è addirittura rafforzata da un ammonimento, sul piano pratico è più efficace affidarsi a compromessi che, sapendo qual è la natura umana, garantiscano il minor male possibile in una situazione di disuguaglianza radicale. Si potrebbe sostenere che, in questo caso, la logica della decisione rabbinica è quella stessa che preside alla politica.

Esempi in cui due versetti sono stati letti e interpretati rispettivamente in modo halakico, haggadico o targumico
(fermo restando che esistono maniere diverse per renderli anche all’interno di ogni singolo genere)
Trascriviamo qui di seguito alcuni [traduzione parafrastica in aramaico]). Prendiamone un paio dalla Genesi: 
«Dio creò l’uomo (’adam) a sua immagine; a immagine di Dio li creò; maschio e femmina li creò. Quindi Dio li benedisse e disse loro: “Siate fecondi e moltiplicatevi, riempite la terra e soggiogatela, e abbiate dominio sui pesci del mare, sui volatili del cielo, sul bestiame e su ogni essere vivente che striscia sulla terra» (Gen 1,27-28).
A. Esempio halakico - Ricordiamo innanzitutto che il «siate fecondi e moltiplicatevi» è in genere computato tra i 613 precetti della Torah, come risulta dal Libro dei precetti di Maimonide (che lo pone al 212 posto tra le 248 mizwot positive). Al cap. VI del trattato delle Yevamot («cognate») con cui si apre l’ordine della Mishnah chiamato Nashim («donne») si trova una discussione relativa alla seguente sentenza: «Un uomo non si asterrà dal dovere di essere fecondo e di moltiplicarsi a meno che non abbia già dei figli». Il commento talmudico (Ghemara) così argomenta: «Ciò implica che se ha figli può astenersi dal dovere della propagazione della specie, ma non da quello di vivere con una moglie. Ciò è avvalorato dall’affermazione di Rabbi Nachman fatta in nome di Shemuel che, per quanto un uomo possa avere già molti figli, non deve rimanere senza moglie, poiché è detto dalla Scrittura: “Non è bene che l’uomo sia solo” (Gen 2,18). Altri leggono: se ha figli può astenersi dal dovere della propagazione della specie e anche da quello di vivere con una moglie. Si può dire che ciò rappresenti un’obiezione contro l’affermazione di Rabbi Nachman  fatta in nome di Shemuel? No. Se egli ha figli può sposare una donna incapace di generare. Qual è la differenza pratica? [riguardo al dovere di sposarsi, visto che in ogni caso non deve rimanere solo] Rispetto alla vendita del rotolo della Torah per amore dei figli [soltanto un uomo che non ha figli deve vendere persino questo prezioso oggetto se attraverso ciò diviene in grado di sposare una donna capace di generare. Se ha figli una tale vendita è proibita, ed egli deve contrarre un matrimonio meno costoso con una donna anziana o sterile]» (Talmud babilonese Yevamot 61b).
La discussione halakica è, come sempre, rivolta all’esecuzione dell’atto e all’individuazione di tutti i possibili casi in cui la prescrizione deve venir applicata.
B. Esempi haggadici - «Rabbi Aqiva diceva: “amato è l’essere umano  (adam), perché fu creato a immagine di Dio; ma fu per particolare amore che gli fu fatto sapere di essere stato creato a immagine di Dio, come è detto “a immagine di Dio egli fece l’adam” (Gen 9,6)» (Avot 3,14). Il commento pone in evidenza che un conto è essere e un conto è sapere quello che si è. Questo «conosci te stesso» non avviene, però, in virtù di una autoriflessione bensì a causa di una parola di origine divina che viene dal di fuori, da qui l’amore particolare a cui si allude in questo passo.
«Rabbi Abbahu disse: "II Santo, Egli sia benedetto, prese la coppa della benedizione [la benedizione sul vino è la prima delle benedizioni nuziali] e li [Adamo ed Eva] benedisse. Michele e Gabriele erano i pronubi di Adamo". Disse Rabbi Simlay: "Troviamo che il Santo, Egli sia benedetto, benedice gli sposi, adorna le spose, visita i malati, seppellisce i morti. Benedice gli sposi, da dove si rivela? ‘E Dio li benedisse ’ (Gen 1,28). Adorna le spose, da dove? ‘Il Signore formò...’ (Gen 2,22). Visita i malati, da dove si rivela? Come è detto: ‘Poi il Signore apparve a lui...’ (Gen 18,1) [ad Abramo sofferente per la circoncisione]. Seppellisce i morti, da dove? ‘E lo seppellì nella valle...’ [in riferimento a Mosè] (Dt 34,6)"» (Bereshit Rabbah 8,13).
Il protagonista è sempre il Santo, benedetto Egli sia, di cui l’haggadah vuol indicare il continuo coinvolgimento nella vita dei suoi figli.
«Dissero i nostri maestri: “Chiunque non ha moglie si trova senza benedizione, senza vita, senza gioia, senza aiuto, senza bontà, senza pace. Senza benedizione perché detto: “Dio li benedisse”: li benedisse quando erano in due» (Midrash ai Salmi 59,2). Si deduce perciò che chi è solo è privo di benedizione.
C. Esempio targumico - Il Targum Onqelos dà del passo una versione letterale. Diverso il caso del Targum Neofiti e del Targum Pseudo-Yonatan: il primo apporta piccole varianti, ricche però di importanza teologica, mentre il secondo amplifica decisamente il testo.
Targum Neofiti: «E la parola del Signore creò il figlio dell’uomo, a somiglianza del davanti [qedem] del Signore li creò; maschio e compagna li creò. La gloria del Signore li benedisse e la parola del Signore disse loro: "Crescete e moltiplicatevi e riempite la terra e soggiogatela e dominate sui pesci del mare e sugli uccelli del cielo e sugli animali che strisciano sulla terra"».
Targum Pseudo-Yonatan: «Ed ’Elohim creò l’uomo [’dm in aramaico ha significato collettivo] a sua somiglianza, a immagine di ’Elohim lo creò, con 248 membra [come il numero dei precetti negativi], e lo coprì di pelle e lo riempì di carne e sangue. Maschio e femmina nel loro aspetto ’Elohim li creò. ’Elohim li benedisse e ’Elohim disse loro: “Crescete e moltiplicatevi e riempite la terra con figli e figlie, e diventate potenti nei possessi e abbiate dominio sopra i pesci del mare e sugli uccelli del cielo e su ogni animale rettile che striscia sulla terra».
Come è consueto nei Targumim palestinesi anche lo Pseudo-Yonatan espande molto il testo. In questo caso lo scopo è finalizzare alla messa in pratica dei precetti: infatti il numero 613 (somma dei numeri delle membra e dei nervi e numero dei precetti contenuti nella Torah scritta) testimonia, nella sua doppia valenza antropologica e halakica, il fatto che nell’essere umano l’immagine e la somiglianza di Dio rifulge pienamente solo quando l’uomo mette in pratica i precetti della rivelazione, diventando così egli stesso una specie di Sefer Torah. Il messaggio è perciò esortativo, ma non halakico in senso proprio, infatti in esso non sono contenute specificazioni volte a stabilire le condizioni per un’effettiva messa in pratica dei precetti.

16 schede per conoscere l’ebraismo
A cura della Conferenza Episcopale Italiana e della Unione delle Comunità Ebraiche Italiane
2023
(le Schede sono scaricabili gratuitamente del sito dell’UNEDI)
1.La Bibbia ebraica
Il canone scritturistico ebraico 
La Bibbia ebraica è chiamata Tanakh. Questo termine, il cui uso è invalso nel Medioevo, è l’acronimo delle tre sezioni che lo compongono, la Torah (il Pentateuco), i Neviim (i libri profetici), i Ketuvim (gli Agiografi). Altre denominazioni ebraiche della Bibbia derivano dalla radice k-t-v (scrivere) e q-r-’ (leggere), per sottolineare la centralità della natura scritta del testo biblico e per enfatizzare l’elemento orale, assolutamente costitutivo nello studio della tradizione ebraica. 
All’interno del Tanakh sono compresi testi divinamente ispirati, che rappresentano la guida per la pratica religiosa e per le credenze del popolo ebraico. 
Le tre sezioni del Tanakh sono: 
a) La Torah (Pentateuco) è composta da cinque libri: Genesi, Esodo, Levitico, Numeri, Deuteronomio; 
b) i Neviim (Profeti), che comprendono i Neviim rishonim (Profeti anteriori: Giosuè, Giudici, Samuele I e II, Re I e II) e i Neviim Acharonim (Profeti posteriori: Isaia, Geremia, Ezechiele e i dodici profeti minori); 
c) i Ketuvim (Agiografi), che comprendono libri sapienziali (conosciuti con l’acronimo emet - verità: Giobbe (‘Yiov), Proverbi (Mishlè), Salmi (Tehillim), i cinque rotoli, che ancora oggi vengono letti in alcune ricorrenze durante l’anno (vedi oltre): il Cantico dei Cantici a Pesach, Rut a Shavu’ot, le Lamentazioni nel digiuno del 9 di Av, l’Ecclesiaste a Sukkot, Ester a Purim; libri storici (Daniel, Ezrà e Nechemià, Cronache I e II). La canonizzazione di alcuni dei libri dei Ketuvim (Proverbi, Cantico dei Cantici, Ecclesiaste, Ester) sono stati oggetto di discussione fra i rabbini della Mishnà e del Midrash. Bisogna segnalare tuttavia che il termine canone deriva dagli studi neotestamentari; nella tradizione rabbinica l’espressione che viene utilizzare per indicare la sacralità di un testo è “rendere impure le mani” (vedi ad es, la Mishnah in Yadayim 3,5). 
Un tema che ha richiesto ai rabbini grande impegno è quello dell’accuratezza del testo biblico. La fissazione del testo avvenne fra la fine del periodo bizantino e l’inizio di quello islamico grazie all’opera dei Masoreti, attivi in Israele e in Babilonia. Il modello che si impose nel medioevo, adottato ancora oggi, fu quello della scuola di Tiberiade. 

Il rapporto degli ebrei con la Bibbia 
Il rapporto che il popolo ebraico ha con le sue scritture è radicale ed essenziale, al punto che i mistici dicono che Israele e la Torà sono un’unica cosa. La Torà, il Pentateuco prima parte della Bibbia, è conservata nelle Sinagoghe, scritta a mano nel testo originale in rotoli di pergamena, e riccamente addobbata secondo le diverse tradizioni. Dall’armadio in cui è riposta viene estratta con solennità per essere letta pubblicamente durante le liturgie, in particolare quella del sabato mattina e delle feste. Il contenuto della Torà viene suddiviso in porzioni settimanali, in modo che nel corso dell’anno venga letto interamente e in ordine. Dopo la lettura della Torà si legge un brano dai profeti, che per il suo argomento richiama quello della Torà appena letta oppure è legato a una giornata speciale del calendario. 
La Torà viene studiata, insegnata e interpretata di continuo. Lo studio della Torà fa parte degli obblighi religiosi essenziali di ogni ebreo, da quando si è in grado di capire fino all’ultimo giorno di vita. La Torà si studia nel suo testo originale con tutti i commenti che si sono sovrapposti per secoli e che sono stampati in edizioni comuni intorno al testo originale. Solitamente ogni Sabato il rabbino illustra e commenta un brano della Torà appena letta, ma questo è solo una parte dell’attività di studio che si fa intorno al testo. 
Soprattutto la Torà è la fonte del comportamento, il primo testo in cui vengono esposti i precetti da osservare. Alcuni precetti possono essere esposti nella Torà molto dettagliatamente, altri appena allusi, ed è compito della tradizione orale illustrare e rispondere a tutte le domande che si pongono a proposito. 
I libri profetici contengono storie, guide morali, ammonizioni, speranze e rappresentano l’anima e la guida costante del popolo d’Israele in tutta la sua storia. Gli Agiografi contengono testi sapienziali ma anche testi di grande spiritualità come i Salmi, molti dei quali vengono ripresi nella liturgia quotidiana. 
Agli ebrei non piace la definizione della Bibbia come Antico Testamento (un tempo si diceva Vecchio) perché con tutto il rispetto possibile questo termine sembra relegare a distanza qualcosa che invece viene vissuto come sempre vivo e attuale. Tutta la Torà è sacra e tutte le sue regole vanno rispettate; molte delle regole sono legate a norme di purità e sacrificali collegate all’esistenza di un Tempio e siccome il Tempio è stato distrutto le regole non sono applicabili, ma non perché siano state abrogate, sono solo sospese. Per il resto non si fanno distinzioni e tutto va osservato. essendo inconcepibile l’idea della selezione. Ovviamente gli ebrei rigettano le interpretazioni che fanno della Bibbia un annuncio di un evento di cui non condividono la sacralità. 
Le Scritture ebraiche e la Bibbia cristiana 
Le Sacre Scritture del popolo ebraico sono parte fondamentale della Bibbia cristiana. Tutti i libri che compongono il Tanakh fanno parte, infatti, anche della Bibbia cristiana, di cui costituiscono l’Antico Testamento. In quest’ultimo sono inseriti anche sette libri, scritti prima di Cristo, che non fanno però parte della Bibbia ebraica: Giuditta, Tobia, i due libri dei Maccabei, Siracide, Sapienza, Baruc. Si tratta di testi che prendono il nome di “deuterocanonici” e che appartenevano alla Bibbia dei Settanta (LXX), versione in lingua greca composta fra il III e il I secolo a. C. ad Alessandria d’Egitto. Va inoltre ricordato che il contenuto del libro di Ester e del libro di Daniele è in parte diverso nella Bibbia ebraica e in quella cristiana. 
Il rapporto fra l’Antico e il Nuovo Testamento riveste per la Chiesa cattolica una grande importanza, tanto che, nella sua storia, essa non ha esitato a definire gravemente eretica una dottrina come quella sostenuta dal teologo greco Marcione (II secolo d.C.) il quale, affermando un netto dualismo tra il Dio dell’Antico Testamento e il Padre rivelato da Gesù nel Nuovo, finiva con escludere le Scritture ebraiche dalla Bibbia cristiana. 
Fin dalle origini, infatti, il cristianesimo ha tenuto questi libri in grande considerazione, come espresso da San Paolo nella Lettera ai Romani: «Tutto ciò che è stato scritto prima di noi, è stato scritto per nostra istruzione, perché, in virtù della perseveranza e della consolazione che provengono dalle Scritture, teniamo viva la speranza» (Rm 15,4). D’altronde, Gesù stesso afferma che «la Scrittura non può essere annullata» (Gv 10,35) 
In tempi recenti, anche il Concilio Vaticano II è intervenuto sul tema, affermando che «L’economia della salvezza preannunziata, narrata e spiegata dai sacri autori, si trova in qualità di vera parola di Dio nei libri del Vecchio Testamento; perciò questi libri divinamente ispirati conservano valore perenne. (…) Quindi i cristiani devono ricevere con devozione questi libri: in essi si esprime un vivo senso di Dio; in essi sono racchiusi sublimi insegnamenti su Dio, una sapienza salutare per la vita dell’uomo e mirabili tesori di preghiere; in essi infine è nascosto il mistero della nostra salvezza» (Dei Verbum, 14-15). 
Per la Chiesa cattolica, dunque, esiste una unità indissolubile fra le due parti della Bibbia. Spesso si ricorda il pensiero di sant’Agostino d’Ippona, secondo il quale «Il Nuovo Testamento è nascosto nell’Antico e l’Antico è manifesto nel Nuovo» (Quaestiones in Heptateuchum, 2, 73: PL 34, 623). L’importanza insostituibile dell’Antico Testamento è infatti accompagnata, da parte cristiana, da una sua lettura in chiave cristologica. Ciò significa che i cristiani leggono l’Antico Testamento alla luce di Cristo morto e risorto e affermano che le Scritture trovano in Lui pieno adempimento. Bisogna però osservare che il concetto di adempimento delle Scritture è complesso, perché comporta una triplice dimensione: quella fondamentale di continuità con la rivelazione dell’Antico Testamento, quella di rottura e quella di compimento. Proprio per queste ragioni Benedetto XVI ricorda che «la comprensione e ebraica della Bibbia può aiutare l’intelligenza e lo studio delle Scritture da parte dei cristiani» (Benedetto XVI, esortazione apostolica postsinodale Verbum Domini, 30 settembre 2010, n. 41).   

Bibliografia 
Schiffman, L. H., The Bible in the Talmud and Midrash, in The Book of Books, Bible Lands Museum Jerusalem, 2013, 36-39. 
Teugels, L. M., Hebrew Bible and Jewish Scriptures, in The Oxford Encyclopedia of the Books of the Bible, Vol. 2, Oxford 2011, 238-247. 
Concilio Ecumenico Vaticano II, costituzione dogmatica sulla divina rivelazione Dei Verbum (18 novembre 1965). 
Pontificia Commissione Biblica, Il popolo ebraico e le sue sacre Scritture nella Bibbia cristiana (24 maggio 2001). 

2. La Torah scritta e la Torah orale  
Introduzione 
La Torah orale (Torah shebe’al peh) è una realtà fondamentale dell’ebraismo, per il quale la rivelazione di Dio al Sinai comprende non solo la Torah scritta (Torah shebikhtav) registrata nella Bibbia, ma anche un equivalente complesso di tradizioni trasmesse, fino al II sec. d.C., solo oralmente: «Mosè ricevette la Torah dal Sinai e la trasmise a Giosuè, e Giosuè agli anziani, e gli anziani ai profeti, e i profeti la consegnarono agli uomini della grande assemblea. Essi erano soliti dire tre cose: siate cauti nel giudizio, allevate molti discepoli, fate una siepe intorno alla Torah» (Pirqè Avot 1,1).
Qual è il contenuto della Torah orale a cui questo celebre passo della Mishnah allude e in cosa essa si distingue dalla Torah scritta? Come si è giunti alla redazione scritta di tale Torah orale? In che modo essa ancora oggi garantisce la corretta osservanza dell’ebraismo? 
Rapporto tra Torah orale e Torah scritta 
La parola Torah (dalla radice yarah: «insegnare») designa, nell’uso comune, il Pentateuco, che si distingue dagli altri due corpus scritturistici formanti la Bibbia ebraica, ovvero i Profeti e gli Scritti. Ma, a ben vedere, già nel Pentateuco il termine è attestato per designare uno specifico corpus di leggi e anche l’intera legislazione ricevuta da Mosè sul Monte Sinai, che la tradizione ebraica distingue in Torah scritta e Torah orale [L’espressione «Torah orale» appare per la prima volta in un racconto (haggadah) riferito a Shammai (I sec. a.C. – I sec. d.C.). Alla domanda di un aspirante alla conversione su quante torot esistessero, Shammai rispose: «La Torah scritta e la Torah orale». bShabbat 31a]. Il termine Torah è altresì usato per designare la Bibbia nel suo insieme; e, infine, giunge ad inglobare l’intera legislazione ebraica, dalla Bibbia all’ultimo sviluppo della halakhah («[legge per la retta] condotta») [Letteralmente: «la via da percorrere», dal verbo halakh «camminare»], ovvero quel sistema giuridico completo che governa ogni aspetto della vita ebraica. 
Come già osservato, la Mishnah afferma che «Mosè ricevette la Torah dal Sinai», e il midrash Genesi Rabbah insegna che la Torah esisteva già, in cielo, prima che Dio la rivelasse a Mosè, anzi prima che il mondo fosse creato, essendo una delle sei cose create prima della creazione del mondo [Genesi Rabbah 1,4: «Sei realtà precedettero la creazione dell’universo, alcune di esse furono create, di altre preventivata la creazione: la Torah ed il Trono della Gloria furono creati. La Torāh, da dove lo sappiamo? È detto: Il Signore mi ha posseduto dal principio delle sue vie ancora prima delle sue opere (Prov. 8,22). Il Trono della Gloria da dove lo sappiamo? È stabile il tuo Trono ab antico, dall’eternità Tu sei (Ps 93, 2). Dei Patriarchi, d’Israele, del Santuario e del nome del Messia fu preventivata la creazione.» A. Ravenna – T. Federici, Commento alla Genesi (Berešit Rabba), Torino 1978, 31]. Inoltre, Rabbì Eleazar ben Sadoq (inizi II secolo d.C.) e Rabbì Aqivà parlano della Torah come dello «strumento con cui fu creato il mondo» (Sifrè Deuteronomio 48; cf Avot 3,14). È evidente l’allusione a Pr 8,22-31, in cui il medesimo ruolo viene assunto dalla «sapienza» (ḥokhmah). Per questo alcuni cabalisti identificarono la Torah primordiale proprio con la sapienza. 
Torah orale e Torah scritta costituiscono una unità inscindibile, essendo la prima l’interpretazione autorevole della seconda. Secondo la tradizione, entrambe le torot sono state consegnate in uno stesso momento a Mosè sul Sinai [Rabbì Aqivà considerò la Torah orale implicita nella Torah scritta, nelle sue parole e nelle sue lettere; si narra infatti che abbia dato la seguente spiegazione: «“Queste sono le leggi, i regolamenti e le torot” (Lv 26,46) - da ciò impariamo che furono date a Israele due torot, una scritta e una orale […] “sul monte Sinai, per mezzo di Mosè” [ibid.] - da ciò impariamo che la Torah fu data completa, con tutte le sue leggi, i dettagli di interpretazione e le spiegazioni per mezzo di Mosè sul Sinai». Sifrà, Be-Ḥuqqotai 8]. e nessuna delle due può esistere senza l’altra: la Torah orale ha le sue basi e deriva la sua validità dai versetti espliciti della Torah scritta, ma nel contempo la Torah scritta stessa ottiene la sua piena validità e la sua autorità per la halakhah pratica dalla Torah orale. In Dt 17,8-11 vi è un chiaro esempio di come la Torah scritta stabilisca l’autorità della Torah orale: «Quando in una causa ti sarà troppo difficile decidere, […] ti alzerai e salirai al luogo che il Signore, tuo Dio, avrà scelto. Andrai dai sacerdoti leviti e dal giudice in carica in quei giorni, li consulterai ed essi ti indicheranno la sentenza da pronunciare. […] Agirai in base alla legge che essi ti avranno insegnato e alla sentenza che ti avranno indicato, senza deviare da quello che ti avranno esposto, né a destra né a sinistra» (Dt 17,8-11). L’autorità interpretativa dei sacerdoti leviti e del giudice, di cui si parla in questo testo, scaturisce proprio dalla Torah orale di cui essi sono custodi, che determina in cosa consista in pratica la halakhah contenuta nel testo scritto. Per questa ragione i Saggi sostengono che la Torah orale sia la parte maggioritaria e principale (in quantità e in qualità) della Torah: «Il Santo – benedetto Egli sia - ha stretto un’alleanza con Israele solo a motivo di quanto trasmesso oralmente» [bGittin 60b. E il testo continua: «E Rabbì Yoḥanan afferma: La maggior parte della Torah è stata trasmessa oralmente (’al peh), mentre la minoranza è stata trasmessa per iscritto, come si afferma in merito al conferimento della Torah a Mosè sul Monte Sinai: “Perché sulla base di (’al pi) queste parole ho stretto un’alleanza con te e con Israele” (Es 34,27), il che indica che la maggior parte dell’alleanza sinaitica è stata insegnata oralmente»] 
Della Torah orale si afferma, inoltre, che contiene i misteri del Santo [«La Torah orale contiene i misteri del Santo, Benedetto Egli sia, ed Egli rivela i suoi misteri solo al giusto, come è detto: Il consiglio del Signore è con chi lo teme (Sal 25,14)». Tanḥumà Vayerà 5.]. Il fatto, poi, che sia stata trasmessa per via orale ne determina la vitalità: essa non è immutabile, ma viva e in continua evoluzione. 
Compito principale della Torah orale è quello di chiarire e rendere esplicito quanto racchiuso nel testo scritto, trasmettendo il significato delle parole e di determinate 
espressioni: alcune sono del tutto comprensibili, ma altre non sono altrettanto intelligibili e univoche ed è necessario tramandarne l’interpretazione. Per esempio, quando nella Torah, parlando delle quattro specie da utilizzarsi durante la Festa delle Capanne (Sukkot), si nomina un «albero dalle dense foglie» (in ebraico ‘avot) (Lev 23,40), il testo utilizza un termine generico, che può riferirsi a diverse specie di alberi. Per questo è compito della tradizione orale spiegare che si intende qui riferirsi specificamente a un ramo di mirto. 
Un altro esempio è costituito da quanto si afferma nel Decalogo a proposito del riposo sabbatico: «Il settimo giorno è il Sabato in onore del Signore, tuo Dio: non farai alcun lavoro (Es 20,10)», senza specificare cosa vada incluso nella categoria del «lavoro». [in realtà il termine ebraico melakhah andrebbe tradotto con «opera» e non già con «lavoro» nota di P.S.]. Altrove, nella Torah scritta, vengono espressamente menzionate alcune attività che costituiscono certamente lavori vietati di sabato: arare e mietere, accendere un fuoco, cuocere e altro ancora. Ma non vi è una definizione di ciò che costituisce un lavoro incompatibile con il riposo sabbatico (e di altre feste in cui è richiesto il medesimo riposo). La Torah orale, pertanto, integra questa lacuna specificando trentanove categorie di lavoro proibite da questo comandamento, facendo rientrare decine di altri tipi di lavoro sotto queste trentanove voci. 
Compito della Torah orale è anche quello di costruire una «siepe» -intesa come ampliamento- intorno ai precetti biblici (cf Pirqè Avot 1,1), a protezione e garanzia della loro osservanza. Ad esempio, nella tradizione orale vi è il divieto di parlare di affari durante il sabato, contravvenendo in questo modo al riposo prescritto. O, riferendosi ad altro ambito, l’invito a non giurare, perché potrebbe trasformarsi in un giuramento vano. 
La Torah orale nel periodo post-esilico 
Dopo l’esilio, a partire dall’epoca di Esdra e Neemia, si andò affermando il ruolo di alcuni saggi (ḥakhamim), che si dedicarono specificamente allo studio e all’interpretazione della Torah, per rispondere alle nuove sfide che il popolo ebraico si trovava a dover affrontare, in una condizione di vita individuale e comunitaria mutata. Di Esdra il testo biblico dice: «Egli era uno scriba esperto nella legge di Mosè, data dal Signore, Dio d’Israele. […] Infatti Esdra si era dedicato con tutto il cuore a studiare la legge del Signore e a praticarla e a insegnare in Israele le leggi e le norme» (Esd 7,6.10). Esdra simboleggia, quindi, l’inizio di un’epoca conosciuta nella storia di Israele come il periodo della «Grande Assemblea», costituita dai cosiddetti «scribi» (soferim). Essi si occuparono anzitutto di raccogliere gli Scritti sacri, in vista di una definizione chiara del corpus scritturistico. Inoltre, iniziarono a riordinare e a studiare la tradizione orale, incluse le interpretazioni, gli usi e i precedenti giuridici, con lo scopo di porla in relazione con le espressioni contenute nella Torah scritta. 
Gli scribi stabilirono, altresì, un gran numero di «decreti religiosi» (taqqanot) secondo le necessità del tempo e riorganizzarono in forme nuove tutta l’enorme mole del materiale ora orale, consentendone la trasmissione e lo studio sistematico. 
Verso la redazione scritta della Torah orale: la Mishnah
Verso la fine dell’epoca del Secondo Tempio il materiale di studio della Torah orale aveva raggiunto una tale vastità da non poter essere più ricordato semplicemente mediante lo studio e la ripetizione. Vi era, però, ancora, il grande Sinedrio con sede nel Tempio di Gerusalemme, il quale decideva, in modo univoco e inappellabile su tutte le questioni che richiedevano chiarimenti. 
Ma con la distruzione del Santuario e la conseguente perdita di riferimento all’autorità centrale, si rese necessaria l’intensificazione di un processo che era già iniziato prima della distruzione del Santuario, ovvero la sistematizzazione dei vari argomenti della Torah orale e la classificazione precisa delle «tradizioni normative» (halakhot), che vennero enunciate nella forma di brevi detti, agevoli da ricordare. 
Se ne occuparono i cosiddetti «tannaiti» (tannaim), il cui nome deriva dall’aramaico t-n-y, che significa «ripetere» e, per estensione, «imparare» o «insegnare». Essi furono i saggi attivi immediatamente prima e nel corso del secolo e mezzo dopo la distruzione del Santuario (70 d.C.). I testi che registrano le tradizioni di questi saggi vengono definiti «tannaitici» e sono confluiti in diversi testi che verranno affrontati nel seguito, nella Mishnah, nella Tosefta, nei midrashim halakhici [midrashim, commenti rabbinici alla Scrittura e latori anch’essi della Torah orale, si distinguono in halakhici e haggadici (dalla radice verbale n-g-d «raccontare»). Gli uni dettano perlopiù norme di condotta, gli altri, gli haggadici, si occupano attraverso racconti edificanti dell’interpretazione non strettamente legale della Scrittura] e in una grande varietà di tradizioni conservate nel Talmud di Gerusalemme (o Palestinese) e in quello Babilonese definite baraitot (dall’aramaico bar, «esterno»), cioè quelle «tradizioni esterne alla, o escluse dalla, Mishnah». 
Un contributo determinante venne offerto da Rabbì Aqivà (morto nel 135 d.C.) e poi dai suoi discepoli, fra cui si distinse Rabbì Meir: essi organizzarono tutta la halakhah in modo sistematico, secondo un ordine definito, e classificarono ciascuna delle numerose tematiche nella sua propria cornice. Questa compilazione della Torah orale divenne la base sulla quale Rabbì Yehudah ha-Nasì (135-217 d.C. circa) redasse poi la Mishnah («ripetizione», dalla radice ebraica sh-n-h, «ripetere» [Si tratta del corrispettivo ebraico della radice aramaica t-n-y, da cui deriva il termine «tannaiti»], mediante la classificazione della maggior parte degli argomenti di halakhah, da cui si ottennero sei categorie, che corrispondono ai sei ordini della Mishnah. Gli ordini a loro volta vennero poi divisi in trattati e ogni trattato in capitoli e paragrafi, ottenendo, in tutto, 63 trattati suddivisi in 531 capitoli. 
I sei ordini della Mishnah si interessano principalmente di diversi ambiti: agricoltura, feste, diritto matrimoniale, diritto civile e penale, culto nel Santuario e purità rituale. 
Ogni frase della Mishnah e ogni sua espressione racchiude la conclusione a cui si era giunti al termine di una discussione, tenutasi nella scuola rabbinica (yeshivah) di Rabbì Yehudah ha-Nasì. A completamento della redazione della Mishnah venne successivamente compilata ad opera dei discepoli di Rabbi Yehudah ha-Nasì la Toseftà («aggiunta»), che raccoglie del materiale rabbinico non confluito nella Mishnah, della quale riprende comunque la struttura.
Il Talmud di Gerusalemme e il Talmud Babilonese 
Le generazioni successive a Rabbì Yehudah ha-Nasì e ai suoi discepoli non dovettero più intraprendere gli studi sulla Torah orale partendo da un insieme di numerose halakhot tra loro sconnesse e provenienti da molteplici fonti. Avevano davanti un’opera definitiva che divenne la fonte di ogni studio ulteriore. 
Gli studiosi della Mishnah pur mantenendone la formulazione, si assunsero la responsabilità di interpretarla. In tal modo, venne a formarsi nel corso del tempo un vasto commentario alla Mishnah che assunse il nome di ghemarà («studio»)[Propriamente, il termine deriva dal verbo g-m-r, che significa «finire/completare». Dunque, ghemarà si potrebbe tradurre come «completamento»].
I rabbini del periodo immediatamente successivo alla redazione della Mishnah sono detti amorei (dall’aramaico amar, «dire, discutere»), in quanto il loro contributo caratteristico allo sviluppo della tradizione consistette in una vasta discussione sulla stessa Mishnah. 
Attraverso un processo che non può più essere ripercorso con certezza, il testo della ghemarà subì periodiche rielaborazioni fino a che non si formarono i due Talmud che noi oggi conosciamo: il Talmud di Gerusalemme e il Talmud Babilonese. 
Il Talmud di Gerusalemme è opera delle accademie rabbiniche di Galilea e fu sostanzialmente completato alla metà del V secolo d.C. Esso in generale presenta uno stile stringato, caratterizzato dalla brevità e dall’assenza di chiarificazioni. Le discussioni hanno frequentemente la forma di semplici note attribuite a uno o all’altro amoreo. Talvolta, tuttavia, tali commenti sono costruiti in una forma dialettica più elaborata, con risposte a obiezioni, contraddizioni citate e risolte, e prove tratte dal testo biblico. 
Il Talmud Babilonese ebbe una prima sistemazione ad opera degli amorei Rav Ashì e Ravinà intorno all’inizio del VI secolo d.C. Gli storici sostengono, tuttavia, che i tratti distintivi di questo Talmud rispetto all’altro siano opera di diverse generazioni di rabbini che seguirono queste due autorità e che sono noti sotto il nome collettivo di «saborei» (dalla radice aramaica s-b-r «ritenere, avere un’opinione»), cioè coloro che rielaborarono il testo talmudico stabilendone la sua forma definitiva. Anche grazie all’opera di questi redattori più tardivi, il Talmud Babilonese è di gran lunga più elaborato del Talmud di Gerusalemme ed è caratterizzato da una chiarezza logica maggiore. 
Il termine Talmud («studio») [Dalla radice verbale l-m-d «studiare»] può essere inteso come forma breve dell’espressione talmud torah, «studio della Torah». Studiare il Talmud significa quindi mettersi in ascolto della parola di Dio e rivivere gli eventi del Sinai. Nel giudaismo, anche attuale, il vertice dell’educazione di un ragazzo è costituito, infatti, dal momento in cui egli è finalmente pronto a studiare la ghemarà. 

Attualità della Torah orale 
La Torah regola tutti gli ambiti dell’esistenza, pertanto un ebreo che desidera vivere secondo i precetti di Dio, deriva la propria condotta dalla halakhah, ovvero da tutto ciò che è stato tramandato dai Saggi e che è giunto fino a noi principalmente attraverso il Talmud. Si tratta, come già osservato, di una realtà considerata incessantemente attuale e dunque idonea a rispondere alle istanze sempre nuove che provengono dal mondo di oggi. Da essa muove il discernimento su temi specifici molto delicati come l’aborto, la difesa della vita e del creato, la dignità dell’essere umano, e in generale sulla giusta relazione con Dio, con se stessi, con il prossimo e con le cose. 16

Bibliografia 
M. Eliade (a cura di), Enciclopedia delle religioni. Ebraismo, Vol. 6, Città Nuova Editrice, Roma 2003. 
G. Filoramo (a cura di), Ebraismo, Editori Laterza, Bari 2007. 
A. Steinsaltz, Cos’è il Talmud, Ed. Giuntina, Firenze 2016. 
G. Stemberger, Il Talmud. Introduzione, testi, commenti, EDB, Bologna 2008. 
Id., Introduzione all’ebraistica Ed. Morcelliana, Brescia 2013.
